
 

 
UNIVERSIDADE ESTADUAL DE GOIÁS UEG 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO STRICTO SENSU INTERDISCIPLINAR EM 

EDUCAÇÃO, LINGUAGEM E TECNOLOGIAS (PPGIELT) 

MESTRADO ACADÊMICO 

 

 

 

DIOGO DE ASSIS MOREIRA 

 

 

 

 

 

 

PENSAMENTO SOCRÁTICO-PLATÔNICO: LIBERDADE, TIRANIA E 

FORMAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anápolis, Goiás 

2025 

  



 

 

 
DIOGO DE ASSIS MOREIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PENSAMENTO SOCRÁTICO-PLATÔNICO: LIBERDADE, TIRANIA E 

FORMAÇÃO 

 

 

 

Dissertação apresentada à Universidade 

Estadual de Goiás Campus Anápolis de 

Ciências Socioeconômicas e Humanas – 

Nelson de Abreu Júnior para obtenção do título 

de Mestre em Pós-Graduação Stricto Sensu 

Interdisciplinar em Educação, Linguagens e 

Tecnologias (PPG-IELT). 
 

 

 

Linha de pesquisa: Educação, Escola e Tecnologias 

 

Orientador: Prof. Dr. Ged Guimarães 

 

 

 

 

Anápolis, Goiás 

2025 

  



 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA PUBLICAÇÃO DE DISSERTAÇÕES NA 

BIBLIOTECA DIGITAL (BDTD) 

 

Na qualidade de titular dos direitos de autor, autorizo a Universidade Estadual de Goiás 

a disponibilizar, gratuitamente, por meio da Biblioteca Digital de Teses e Dissertações 

(BDTD/UEG), regulamentada pela Resolução, CsA n.1087/2019 sem ressarcimento dos 

direitos autorais, de acordo com a Lei nº 9610/98, para fins de leitura, impressão e/ou download, 

a título de divulgação da produção científica brasileira, a partir desta data. 

Estando ciente que o conteúdo disponibilizado é de inteira responsabilidade do autor / 

autora. 

 

Dados do autor (a) 

 

Nome Completo Diogo de Assis Moreira  

E-mail diogomoreira@egresso.ufg.br  

Dados do trabalho 

Título: PENSAMENTO SOCRÁTICO-PLATÔNICO: LIBERDADE, TIRANIA E FORMAÇÃO 

 

(X) Dissertação 

Curso/Programa Mestrado em Educação, Linguagem e Tecnologias – PPG-IELT 

Concorda com a liberação documento? 

[X] SIM 

[ ] NÃO 

Obs: Período de embargo é de um ano a partir da data de defesa 

 

 

 

Anápolis – GO, 17/12/2025  

                                            Local Data 

 
 

 

Assinatura do autor / autora 

 
Assinatura do orientador / orientadora 

 

  

mailto:diogomoreira@egresso.ufg.br


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Elaborada pelo Sistema de Geração Automática de Ficha Catalográfica da UEG com 

os dados fornecidos pelo(a) autor(a). 
 

  

 

dM838 

pp 

Moreira, Diogo de Assis 

PENSAMENTO SOCRÁTICO-PLATÔNICO: LIBERDADE, TIRANIA E 
FORMAÇÃO / Diogo de Assis Moreira; orientador Ged 

Guimarães. -- Anápolis, 2025. 

181 p. 

 

Dissertação (Mestrado - Programa de Pós-Graduação 

Mestrado Acadêmico em Educação, Linguagem e 

Tecnologias) -- Unidade de Anápolis - CSEH - NELSON DE 

ABREU JÚNIOR, Universidade Estadual de Goiás, 2025. 

1. Filosofia. 2. Pensamento socrático-platônico. 3. 

Endoliberdade. 4. Tirania. 5. Formação. I. Guimarães, 

Ged, orient. II. Título. 



 

DIOGO DE ASSIS MOREIRA 
 

 

 

 

PENSAMENTO SOCRÁTICO-PLATÔNICO: LIBERDADE, TIRANIA E 

FORMAÇÃO 

 

 

Dissertação apresentada à Universidade Estadual de 

Goiás Campus Anápolis de Ciências 

Socioeconômicas e Humanas – Nelson de Abreu 

Júnior para obtenção do título de Mestre em Pós-

Graduação Stricto Sensu Interdisciplinar em 

Educação, Linguagens e Tecnologias (PPG-IELT), 

no dia 09 de dezembro de 2025. 

 

Aprovado em:  

 

Banca Examinadora  

 

 

 

Prof. Dr. Ged Guimarães – UEG 

Orientador 

 

Prof. Dr. João Roberto Resende Ferreira – PPG-IELT/UEG 

Membro 

 

Prof. Dr. José Benedito de Almeida – PPGFIL-UFU  

Membro 

 

Profª. Dra. Simone de Magalhães Vieira Barcelo – PPGE-UEG/Inhumas  

Membro 

  



 

Dedicatória,  

 

Dedico este estudo, em primeiro lugar, à minha alardeadora mãe, que nunca 

desistiu de mim e foi a primeira a enxergar, quando quase ninguém mais via, uma 

centelha de potencial acadêmico em meio à incerteza. Foi ela quem, ao ler para 

mim os mitos gregos ilustrados, sem o saber, plantou as primeiras sementes da 

filosofia. Esse jardim que floresce entre o espanto e a razão. Cada narrativa lida, 

cada imagem contemplada, abriu um caminho invisível que, mais tarde, se tornaria 

o alicerce de toda esta odisseia. 

Ao Igor, que compreendeu com paciência e ternura que a pesquisa de um mestrado 

altera a órbita da vida, desloca os afetos e exige sacrifícios do tempo e da presença. 

A ti, dedico minha gratidão mais profunda, porque o pensamento, para amadurecer, 

precisa também de repouso e abrigo. E foi no teu cuidado que encontrei ambos. 

Não, eu não estaria aqui sem o teu apoio e compreensão. (É você. Sou eu. Somos 

nós.) 

À minha doce amiga, Adriana Sodré, companheira de “Crime e Castigo” (risos), 

da turma 13 do Mestrado Acadêmico em Educação do PPGIELT. Cúmplice de 

leituras, de diálogos e de projetos. Nossas conversas, que navegaram nos mares das 

tecnologias digitais e a da filosofia, mostraram-me que o pensamento não conhece 

fronteiras, mas ele habita tanto os circuitos da técnica e rigores acadêmicos quanto 

os abismos da alma. Agradeço pela generosidade em compartilhar saberes, pela 

alegria intelectual e pela beleza da tua presença em cada discussão filosófica e 

tecnológica. Ahh! Tens razão, Adriana, a cada dia, saímos um pouco mais da 

caverna de Platão (talvez...). 

Isuara, amiga e colega de labor docente. Enfrentamos o caminho do mestrado quase 

que simultaneamente e sentimos, na própria experiência, como a escola e, por 

vezes, os próprios colegas podem se tornar obstáculos. Muitas vezes, o trabalho 

intelectual é tratado como algo estranho à realidade das escolas da educação básica, 

como se fosse um ônus, e não uma necessidade vital da prática educativa. São essas 

contradições que nos atravessaram ao longo do percurso. Deixo, então, em suma, 

o meu sincero agradecimento.  

A todos os que, de algum modo, ofereceram palavra, gesto, silêncio ou companhia 

ao longo desse percurso, meu reconhecimento. A filosofia é sempre uma jornada 

acompanhada, e este trabalho é fruto não apenas de leituras, mas de vínculos; das 

vozes que ecoam, das mãos que sustentam e das mentes que acreditam. 

  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Manifesto aqui minha sincera gratidão aos finados Sócrates e Platão, meus mestres por 

extensão, pois seus saberes permanecem mais vivos que sua outrora existência terrena. Foram 

eles que me ofereceram o horizonte para o qual desejo olhar até o fim de minha odisseia; todos 

os dias. 

Ao professor Dr. Ged Guimarães, meu orientador, mestre cuja presença e sabedoria 

foram bússola e abrigo durante o percurso deste estudo filosófico, deixo meu mais respeitoso e 

cordial agradecimento. Confiou em minha capacidade, ensinou-me com rigor, orientou-me com 

lucidez e me pôs rédeas quando meu olhar nômade, tão próprio da minha natureza, tentava ver 

mais do que era suficiente para o propósito do estudo. 

Ao professor Dr. Fernando Lionel Quiroga, registro meu profundo reconhecimento. 

Tive o privilégio de ser seu aluno em duas ocasiões durante o mestrado, e ambas foram 

decisivas. Em suas aulas, o ensino não era uma abstração distante, mas uma experiência viva, 

capaz de despertar no aluno a ousadia da escrita e a confiança na própria voz. Sua postura 

docente me ensinou que não existem ideias pequenas, apenas ideias que ainda não foram 

desenvolvidas com excelência, e que o ofício do pesquisador é lapidar, com paciência e arte, 

aquilo que ainda é bruto. 

À professora Dra. Viviane Pires Viana Silvestre, coordenadora do Programa, expresso 

meu sincero agradecimento pela atenção e pela firme condução das etapas do curso. Estendo 

igualmente minha gratidão à Rívilla, da secretaria, cuja presença prestativa marcou os trâmites 

burocráticos. 

Aos demais professores com os quais tive a honra: O espirituoso professor Dr. 

Raimundo Márcio Mota de Castro; a professora Dra. Olira Saraiva Rodrigues, cuja elegância 

intelectual e sensibilidade crítica deixaram marcas; e a paciente professora Dra. Sandra Elaine 

Aires de Abreu; a professora Dra. Yara Fonseca de Oliveira e Silva, coordenadora do grupo de 

pesquisa Políticas Educacionais e Formação de Professores (GPEFORP). Deixo minha gratidão 

pela partilha de saberes e pela inspiração silenciosa que cada um transmitiu.  

Ao Prof. Dr. José Benedito de Almeida (PPGFIL – UFU), que integrou as bancas de 

qualificação e de defesa, cujas contribuições foram, para dizer o mínimo, inestimáveis, e cuja 

acuidade intelectual transcende os limites de um estruturalismo que tantas vezes segrega as 

ciências. Ao Prof. Dr. João Roberto Resende Ferreira (PPG – IELT/UEG), pela presença 

atenciosa e pela postura acolhedora demonstradas em ambas as bancas, de qualificação e de 

defesa. Não só, deixo meus cumprimentos à Prof.ª Dra. Simone de Magalhães Vieira Barcelos 

(PPGE – UEG/Inhumas), que igualmente compôs as bancas de qualificação e de defesa. 

Por fim, agradeço ao Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Educação, 

Linguagem e Tecnologias (PPGIELT) da Universidade Estadual de Goiás (UEG). 

A todos, minha palavra é gratidão. Não a gratidão efêmera do protocolo, mas aquela que 

se inscreve na memória como forma de reconhecimento filosófico. Pois, ninguém se forma 

sozinho; no vácuo. Toda mente viva, imbuída pelo eros do conhecimento, ou seja, o desejo pela 

busca do saber o faz em comunhão. 

  



 

EXÓRDIO DO AUTOR: CONVICÇÕES PRÓPRIAS E FILOSÓFICAS DE MÉTODO 
E ESTILO 

 

Finalmente encontrei um espaço deste trabalho no qual não tenho que carregar o peso 

da responsabilidade advento da coroa da ciência e toda a pompa da qual faz parte a cerimônia e 

suas amenidades da comunidade erudita. Aqui, sem máscaras dramáticas da impessoalidade o 

eu pode ser o que é, e dar sua voz e mostrar sem muitos dedos parte da essência bruta do 

processo de sistematização de um estudo acadêmico, inclusive um no cosmo filosófico. Embora, 

devo dizer que aquele que me orientou de modo sensato, me deu algumas licenças de escritas, 

pelas quais eu sou grato. Então, caro leitor, essa escrita pré-textual é uma espécie de prefácio 

“confessional”, pessoal e filosófico, onde o autor emerge sem a máscara da impessoalidade 

acadêmica e se coloca como um viajante entre o mito e o logos de si para si.  

Peço, desde já, desculpas por minhas apologias e, se porventura algumas palavras se 

mostrarem ásperas, que se reconheça nelas o ardor do pensamento, nunca a frieza da 

indiferença.  

É frequente, na estrutura de uma pesquisa 

científica, encontrar argumentos dissertativos cuja 

linearidade e repetição transformam o texto em uma 

espécie de sonata monótona, sem identidade própria do 

pesquisador. Não menos comuns são os trabalhos que se 

limitam a coligir uma lista copiosa de glosas citações, 

inseridas e retiradas sem propósito estilístico ou rigor 

reflexivo. Declaro, desde já, que honrarei meus mestres 

clássicos, com os quais formei minha leitura e 

pensamento, mas, à semelhança de Sócrates, que preferiu 

a morte a renunciar suas convicções e suas palavras diante 

de parodiadores e bajuladores, também preservarei minha 

marca autoral neste estudo filosófico. 

O que quero dizer é que, quanto às citações que 

fundamentam qualquer construção de um estudo 

acadêmico, e aqui não me excluo dessa regra, não  

 
Perseu armado pelas ninfas1 

afirmo, em hipótese alguma, que minha palavra basta por si só. Afinal, quem sou eu diante de 

Sócrates e Platão, ou até mesmo dos doutíssimos comentadores de seu pensamento? O que 

 
1 Fonte: HAWTHORNE, Nathaniel. Mitos gregos I: edição ilustrada: histórias extraordinárias de heróis, deuses e 

monstros para jovens leitores. Ilustrações de Walter Crane. Rio de Janeiro: Clássicos Zahar, 2016. 



 

pretendo esclarecer, portanto, é que as citações, embora necessárias, muitas vezes compõem 

mais do que deveriam os argumentos dissertativos. Deste modo, quando a minha voz, que segue 

o percurso filosófico do pensamento socrático-platônico e dos seus comentadores, não é 

suficiente para dizer o que desejo argumentar, passo a palavra aos próprios filósofos, que melhor 

do que ninguém podem dizer sobre determinadas coisas. 

A citação, portanto, não é a prova de algo, mas o fundamento que se insere conforme o 

encadeamento das ideias, sustentando a coerência do discurso sem suprimir sua originalidade. 

Sua função é estrutural, não decorativa. Isto é, deve emergir do fluxo reflexivo como parte viva 

da argumentação, e não como um apêndice. Quando bem disposta, torna-se ponte; quando 

usada em excesso, degenera. Ou seja, transforma-se em artifício, em ruído que sufoca a voz do 

autor. 

O estilo filosófico, sobretudo o socrático-platônico, exige esse equilíbrio, ou seja, falar 

com os mestres, e não atrás deles. Citar é dialogar, não esconder-se. É deixar que a tradição 

respire no texto, sem que o texto se torne colagem da tradição. Assim, a citação não é um escudo 

de autoridade, mas um sopro de continuidade; um modo de prolongar, com reverência e 

liberdade, o diálogo ininterrupto que é o próprio exercício da filosofia. 

Confesso, contudo, estimado leitor, que em certos momentos, ainda que a alguns possa 

parecer insensato, julguei prudente não soltar das mãos de Sócrates e de Platão. Se assim o fiz, 

foi porque reconheço neles não apenas mestres do pensamento, mas guias na travessia dialógica 

que este estudo propõe. O juízo, porém, não me cabe; deverá ser feito por aqueles que aqui 

buscarem algum fundamento para uma ideia, ou talvez, de modo mais fecundo, para a sensata 

antítese. 

De mais a mais, assim como Perseu, que as Ninfas nos concedam as dádivas para nos 

preparar para a jornada. Sim, leitor, escrever é sempre uma odisseia, seja no terreno dos contos 

literários que acalentam a imaginação, seja na dura e áspera escrita científica, ou, como neste 

caso, na escrita filosófica; a minha predileta, porque habita o limiar entre o poético e o racional, 

entre o comum e o epistêmico. Que o elmo sobre nossa fronte nos preserve da opinião e nos 

mantenha firmes na busca do fundamento socrático-platônico, com retidão, bom senso e 

respeito. Que as sandálias aladas nos deem leveza para percorrer o conhecido e o desconhecido, 

cautelosamente, mas com alegria no passo. Que a espada seja o pensamento, afiado e leve, 

certeiro e criativo. 

Penso também, que nesta jornada sabendo que, por vezes, é preciso ouvir o bom 

conselho que orienta e põe rédeas à alma jovem, conduzindo-a de volta ao caminho reto. Ainda 

assim, percorrer veredas oblíquas não é sempre erro; nelas, frequentemente, mora a descoberta. 



 

A filosofia possui linguagem própria, assim como a ciência; e os rigores de ambas, embora 

necessários, afastam por seu turno aqueles que deveriam partilhar de suas descobertas.  

Por isso, não abandonarei certas expressões que julgo necessárias ao meu estilo, mesmo 

que alguns as considerem de mau tom filosófico ou científico. Como Erasmo de Rotterdam, 

também me pergunto se devo “estimar o que magoa ou o que ensina e instrui”2 – e, com ele, 

concluo que há muito existe a liberdade de estilo. O pensamento, quando vivo, não se deixa 

enclausurar por convenções formais. Ele exige voz, ritmo e temperatura. A frieza da 

neutralidade e do estruturalismo pode até parecer científica, mas não é menos ilusória que o 

descabido verniz do decoro das academias3.  

Por conseguinte, não farei do meu estudo um novo mecenato renascentista, em que 

príncipes Médici, encobriam suas verrugas sob a pompa das aparências. O ornamento é o 

túmulo do pensamento. Prefiro, antes, a aspereza que revela à suavidade que disfarça; o estilo 

que fere (mas desperta) à retórica que adormece. A filosofia, e sobretudo aquela que se pretende 

aqui, a socrática-platônica, não deve temer o incômodo, pois só o que inquieta forma. Volvendo 

nossa alma na dúvida, na racionalização e na idealização. Esta última como voto silencioso de 

nossa quimérica esperança para com a raça de ferro.  

Dizer que há, ainda, uma “função social” na produção cientifica e filosófica hodierna 

talvez seja uma lembrança distante: se um dia existiu, perdeu-se na memória dos que não se 

lembram. As certezas nos traem. “Grandes homens” admiram gigantes vícios, pois os veem 

como se fossem virtudes. E aquilo que não devia ser esquecido, a prática viva do comum, 

espírito da Hélade, a comunhão no debate e na escuta, tornou-se mito. 

A função social da academia deveria ser ponte, não muralha. Entretanto, ela se esconde 

em seus espaldares confortáveis, entretida com rituais de pompa e prestígio, onde os “corvos” 

banqueteiam entre si e esquecem o povo que os sustenta. Quando me pedem que adeque a 

linguagem, hesito; não por orgulho, mas porque não partilho das falácias pretensiosas que 

tornaram o discurso acadêmico um dialeto autorreferente. 

E sobre isso, ouve-se, entre alguns entusiastas da pesquisa em ciências humanas, a defesa 

de que investigar é perquirir o mundo material, identificar suas agruras e, a partir disso, encontrar 

 
2 Erasmo nasceu na passagem de 27 para 28 de outubro, em Rotterdam entre 1465 e 1469, datas que oscilam de 

acordo com os biógrafos. Cf. Erasmo de Rotterdam. Elogio da loucura. 2. ed. São Paulo: Edipro, 2023. A passagem 

aludida encontra-se na seção em que Erasmo reflete sobre a liberdade do estilo e o valor educativo do riso e da 

ironia. 
3 O uso da expressão é deliberadamente crítico-retórico, dirigido não à pluralidade concreta das instituições, mas 

a certos gestos, hábitos, cerimonias, rituais e performances discursivas que, em determinados contextos, podem 

esvaziar a experiência viva do pensamento filosófico. Trata-se menos de uma acusação institucional e mais de uma 

crítica de atitude, próxima, inclusive, da tradição socrática de desvelar as aparências de respeitabilidade que, por 

vezes, se afastam do exercício efetivo da reflexão enquanto um modo de viver. Sigamos o debate. 



 

respostas e propor soluções. Mas, como adverte o velho provérbio, de boas intenções o inferno 

está cheio. Diria, para além disso, que de soluções ideais, tantas vezes engenhosas e bem-

intencionadas, o mundo já se encheu. Doutíssimas almas, em diferentes séculos, postularam 

milhares de fórmulas capazes de aproximar a realidade humana do legítimo campo elísio, mas, 

não raro, suas teorias sucumbiram ao primeiro contato com a concretude da existência. 

Sou, talvez, egoísta, nobre leitor, pois escrevo não para o aplauso, mas para o diálogo 

com quem busca, outro pesquisador, outro caminhante. O que aqui está posto é o argumento 

“confessional”, e após os elementos pré-textuais o argumento dissertativo, sabendo que, como 

um dia disse Marx, “restará apenas a crítica roedora dos ratos” de algum repositório acadêmico.  

Não desdenho a importância da crítica institucional, mas lamento que o pensamento 

raramente ultrapasse os muros das universidades, alcançando as escolas e as famílias, ou, no 

vocabulário de Dostoiévski em O Idiota, a “gente comum”. Esse distanciamento é o sintoma 

de uma morte lenta, o meu luto pela filosofia. 

A filosofia, outrora viva, definha por inanição de seu próprio orgulho. Morre não de 

morte recente, mas de uma longa agonia alimentada pela vaidade de seus falsos herdeiros. Não 

que me coloque como um genuíno filósofo, nesse jogo dos tronos; estou mais para um 

entusiasta e amante pelo conhecimento erudito do que um descendente do pensamento clássico, 

que o levo, devo acrescentar, sempre numa dinâmica interdisciplinar, ou seja, jamais fechada. 

Não pretendo, atento leitor, de modo algum fazer uma apoteose à filosofia; o que busco é 

afastar-me daqueles que não nutrem amizade sincera com o sábio e sensato conhecimento, e 

que fazem da filosofia um áspero espírito, desagradável aos olhos e aos ouvidos. 

Não apenas, a filosofia encontra-se hoje no limiar de um sono profundo, resultado do 

projeto deliberado daqueles tiranos que lucram com o enfraquecimento das humanidades, 

sobretudo da filosofia, que por natureza é a essência do saber. Ela é a raiz primordial de todo 

conhecimento sistematizado, a ancestral comum a todas as ciências modernas, é o início da 

dúvida e da curiosidade imanente do homem em compreender e responder as causas e 

fundamentos que explicam os fenômenos do mundo natural e humano. 

E não se engane, leitor, pois, toda ação política de natureza tirânica, como observou 

Aristóteles, tem entre seus objetivos a degeneração da formação humanizadora e a substituição 

da excelência pela mediocridade. É que um povo não formado pelas vias da excelência pensa 

pouco e, por conseguinte, questiona menos. E não há, sob nenhuma perspectiva ética ou moral, 

num plano mínimo de humanidade, defesa possível para a tirania. Ela corrompe o que há de 

mais elevado na natureza humana. Como forma de poder, é a pior das mazelas, porque não visa 

ao bem comum, mas apenas à legitimação de si mesma. A licenciosidade tirânica é sempre a 



 

recíproca do herói aquiliano, egoísta; age não conforme as leis, mas conforme o capricho, e 

torna a barbárie um modo de governo. 

Ó… se nossas escolas contassem com a mesma quantidade de “benfeitores” que se 

acotovelam para apadrinhar igrejas. É sintomático: em cada esquina de cada bairro ergue-se um 

templo, mas quantas escolas, e, ouso perguntar, quantas universidades, foram realmente 

construídas em nossas cidades? Cultua-se a divina ignorância em detrimento da sabedoria, e isso 

revela, no mínimo, um paradigma sombrio; o de seres humanos obscurecidos pela ausência de 

inquietações intelectuais, guiados apenas por seu estado mais primitivo, capazes de oferecer 

pouco mais que o esclarecimento dos tolos, tal como o homem comparado, no antigo provérbio 

grego, ao Asinus ad lyram, o jumento diante da lira. 

Eis o que chamo os cinco estágios do luto da filosofia: 

 

1. A negação, quando a filosofia, esquecida de si, ainda se mascara de erudição, 

fingindo florescer enquanto suas raízes já se ressecam na esterilidade dos 

discursos vazios. 

2. A ira, quando, tomada pela consciência de sua perda, revolta-se contra tudo e 

todos, transformando a crítica em ressentimento e o diálogo em disputa pela 

disputa. 

3. A barganha, quando tenta adaptar-se ao mundo produtivista, vendendo-se em 

fragmentos conceituais para sobreviver entre métricas e relatórios, negociando a 

verdade pela conveniência. É o estágio que se reflete, com tristeza, na realidade 

da maioria das escolas públicas brasileiras de educação básica, que ainda 

“mantêm” a filosofia em seus currículos, mas apenas como simulacro, reduzida, 

barbarizada, desfigurada de sua essência formadora. Pior ainda, muitas vezes, 

quem a ensina não é um filósofo, mas um professor deslocado de outra área, 

obrigado a cumprir o conteúdo sem a vivência do pensamento. Assim, o que 

deveria ser o espaço da reflexão torna-se o da repetição, e o diálogo que liberta 

converte-se em anêmica formalidade curricular. 

4. A depressão, quando reconhece a própria impotência e vê-se reduzida a 

ornamento retórico, um ruído cultural em meio ao frenesi das novidades. 

5. A aceitação, quando, purificada pelo silêncio, reencontra em si o seu antigo lume 

e volta a ser o que sempre foi: amor à sabedoria, não espetáculo; busca do ser, 

não do parecer. Nesse estágio, o pensador já não lamenta a morte da filosofia, 



 

porque compreende que ela, como a alma, jamais morre, apenas se retira, para 

renascer onde ainda houver alguém que pergunte com verdade e bom senso. 

 

É este último estágio que abraço, não como resignação, mas como fidelidade ao espírito 

socrático. O filósofo genuíno, segundo Platão, não é aquele que acumula conhecimentos, mas 

aquele cuja alma foi ferida pela visão do verdadeiro. Ele é o que se volta do sensível ao inteligível; 

ama a sabedoria não por vaidade, mas por necessidade ontológica. Diferente do sofista, que 

vende discursos, o filósofo é movido pelo eros do conhecimento, o desejo de ver o que é, e não 

o que parece ser. Em sua Paideia, a alma desperta, reconhece suas sombras e aprende a governá-

las pelo logos. Tal homem, como ensina o vetusto Sócrates, não teme a ignorância, pois sabe que 

o não saber é o princípio da busca. 

Sou consciente de minha ignorância e sei ser impossível aos mortais alcançar a sabedoria 

plena que é de posse dos deuses. Ainda assim, busco, como Prometeu acorrentado, o fogo do 

entendimento, sabendo que a esperança, dom de Pandora, é o que mantém viva a chama da 

investigação. 

Serei, então, o transgressor. É fácil falar de coragem e bom senso filosófico quando o 

perigo está distante, mas o que faremos sob a escuridão que paira sobre o nosso tempo? Muitos 

proclamam fidelidade à verdade e compromisso social, mas se escondem atrás das muralhas 

acadêmicas. O mérito tornou-se dracma dúbia. E, no entanto, toda pesquisa intelectual, 

sobretudo na área educacional, deveria ecoar nas escolas, onde o pensamento germina e se 

transforma em vida. 

Os embates precisam ser travados e a união restaurada, para que a jornada da esperança 

retome sua função humanizadora: a Paideia, formadora pela excelência e pelo exercício do olhar. 

É necessário recolocar o ser humano em sua dimensão ontológica, não como queixa menor, 

mas como causa maior. O de compreender o homem como unidade diversa, múltipla no 

particular e una no comum. Respeitar a ideia do humano é reconhecer que as diferenças não 

devem gerar ódio nem dominação. 

Tal ideal só pode florescer sob a ditadura da razão, como diz Freud4. Porém, não da 

razão instrumental, mas daquela que liberta da caverna, ilumina e une. Sair da caverna é tornar-

se cego às aparências do mundo e aprender a enxergar com a alma. É, portanto, um reconhecer, 

um reaprender. Trata-se de um complexo movimento anímico, que se forma pela boa palavra, 

pela orientação sensata e pela formação excelente. Somente assim o homem pode humanizar e 

 
4 Cf. FREUD, Sigmund; EINSTEIN, Albert. Porquê a guerra? [1932]. Lisboa: Cultura Editora, 2018. E-book 

Kindle. ISBN 978-989-8886-04-8. 



 

aperfeiçoar o que há de melhor em si, ao passo que modera, com justiça e razão, o que há de 

pior por essência em todos nós. 

Peço ao leitor que seja complacente diante de minha verborragia. Não escrevo apenas 

endereçado a vós; é também o autor na juventude que escreve ao autor da maturidade e da 

velhice, caso seja agraciado pelas Moíras com uma vida longa, para que, ao retornar a estas 

páginas, encontre um ponto de inflexão para pensar: o que mudou? Como mudamos? Em 

função de que mudamos? Se é que algo mudou. Ou, talvez, não.  

Ó senhora Ciência, como nos salmos, tu que iluminas os abismos da ignorância, não te 

recordes dos desvarios de minha juventude, nem dos tropeços que me seguiram como sombra 

fiel; antes, acolhe-os como a rude matéria de que se talha o entendimento. Ensina-me a não 

curvar-me diante de ídolos de certeza fácil, mas a buscar, com ânimo indômito, a verdade que 

só se revela aos que ousam inquietar-se e disposto a “reflexão da morte” – como diz o filósofo. 

De mais a mais, deixo aqui, porém, meu cordial até logo. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Indica que o poder do aprendizado está presente 

na alma de todos e que o instrumento do 

aprendizado de cada um é como um olho que não 

é capaz de ser girado da escuridão para a luz [...] 

sem efetuar um giro axial da alma inteira até que 

essa se capacite a suportar contemplar o ser e o 

mais resplandecente entre os seres, a saber, 

aquele que dizemos que é o bem. 

Platão, A República 

  



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

AEC. Antes da Era Comum 

Apol. Apologia de Sócrates 

Arist. Aristóteles 

Cf. Conferir 

Cart. VII Carta VII 

Crát. Crátilo 

Crít. Crítias 

EC. Era Comum 

Fed. Fedro 

Féd. Fédon 

Frag. Fragmento 

Gór. Górgias 

Hp. Mai. Hípias Maior 

Liv. Livro 

Mem. Soc. Ditos e feitos memoráveis de Sócrates [Memorabilia] 

Mên. Mênon 

Banq. O Banquete 

Sof. O Sofista 

Parm. Parmênides 

Pol. Política 

Prot. Protágoras 

Rep. República 

segs seguintes 

Trad. Tradução 

Teet. Teeteto 

Tim. Timeu 

 

  



 

LISTAS DE ILUSTRAÇÕES 

 

Quadro 1: Subdivisão das obras de Platão segundo Trasilo                                            31 

Quadro 2: Subdivisão cronológica das obras de Platão segundo Reale                          32 

Figura 1: Belerofonte abate a Quimera 74 

Figura 2: Hércules e Atlas 101 

Figura 3: Tríade parelha alada: releitura da alegoria platônica da alma no Fedro 122 

Figura 4: Tríade sorte da alma – ações livres – recompensa – castigo 135 

Figura 5: Fluxograma baseado na alegoria da Caverna 143 

Figura 6: Trajetória da ascensão da alma nos planos hierárquicos do ser e do 

conhecimento – a Ideia do Bem em Platão 

 

145 

 

  



 

RESUMO 

 

Inserida na linha de pesquisa Educação, Escola e Tecnologias do Programa de Pós-Graduação 

Interdisciplinar em Educação, Linguagem e Tecnologias da Universidade Estadual de Goiás 

(PPGIELT – UEG), esta dissertação ousa refletir, a partir do cosmo filosófico socrático-

platônico, a tríade Liberdade, Tirania e Formação, compreendendo a Paideia como processo 

integral de formação da alma (psykhé – ψυχή). Defende-se a hipótese de que a liberdade 

(eleuthería – ἐλευθερία) é realização interior (endoliberdade), o autogoverno racional das 

potências anímicas orientado ao Bem (agathón – ἀγαθόν). Em contrapartida, considera-se a 

tirania como sua negação estrutural, em que a degradação da ordem anímica, ou seja, quando 

as partes dialéticas da alma subjugam a razão e instauram, no “eu” particular e na pólis, o regime 

da desmedida e da corrupção daquilo que nos humaniza. Metodologicamente, trata-se de uma 

pesquisa qualitativa, teórico-bibliográfica e hermenêutica, fundada na leitura erudita e dialógica 

do corpus socrático-platônico, no qual A República ocupa o núcleo literário e conceitual central. 

Em torno dela dispõem-se, como obras complementares: Fédon, Fedro, Crátilo, Górgias, 

Mênon, Protágoras, Timeu, Apologia de Sócrates, Banquete, Teeteto, Parmênides, O Sofista, 

Hípias Maior e as Cartas VII. De modo episódico, figuram como atravessamentos teóricos 

Ditos e feitos memoráveis de Sócrates (Memorabilia), de Xenofonte, e A Política, de 

Aristóteles, que dialogam criticamente com o ideal formativo da Paideia. O estudo também 

articula-se a comentadores clássicos e modernos, como Werner Jaeger (2013), Giovanni Reale 

(2022), Jean-Pierre Vernant (2002) e Bertrand Russell (2009), e à filosofia da educação em 

Coêlho e Guimarães (2012), cuja leitura hodierna propõe ressonância pedagógica à formação 

em excelência. Não apenas, o eixo alegórico da reflexão é enriquecido por uma constelação 

simbólica formada por Hesíodo, Homero, Ovídio, Shakespeare, Dostoiévski e Rotterdam, que, 

em diferentes épocas, dramatizam a tensão entre liberdade, tirania e virtude como dramas 

universais. O Capítulo 1 examina o ideal da areté (ἀρετή) como núcleo formativo do 

pensamento de Platão, compreendendo a virtude como excelência ética, moral, política e 

intelectual que unifica razão, coragem, temperança, prudência e justiça. O Capítulo 2 discute a 

tirania como degeneração da alma e da pólis, evidenciando o desequilíbrio ético-moral-político 

que emerge quando a razão é subjugada pelas paixões. O Capítulo 3 desenvolve a concepção 

endoliberdade, como movimento interior de autodomínio racional que harmoniza as potências 

da alma e conduz ao Bem. Os princípios conceituais indicam: (i) a centralidade da formação 

como processo humanizador, na medida em que o movimento (kínēsis – κινήσεω) ascensional 

do intelecto é o caminho pelo qual a alma se ordena à justa medida (métron – μέτρον) e à justiça 

(díkē – δίκη); (ii) a tirania como corrupção assimétrica, na alma e na pólis, quando a razão é 

subjugada por paixões desmedidas; (iii) a liberdade como efeito do domínio da razão (logos – 

λόγος) sobre os impulsos colérico e apetitivo, participando, quanto for possível, da Ideia 

universal e, por consequência, da excelência. Conclui-se que a Paideia socrático-platônica nos 

dá um paradigma formativo para repensar a formação não como acúmulo de conhecimento, 

mas como educação humanizadora, na qual conhecer, querer e agir se compõem sob o crivo do 

logos. 

 

Palavras-chave: Pensamento socrático-platônico; Liberdade; Endoliberdade; Tirania; 

Formação. 

  



 

ZUSAMMENFASSUNG 

 

Eingebettet in die Forschungslinie Bildung, Schule und Technologien des Interdisziplinären 

Graduiertenprogramms in Bildung, Sprache und Technologien der Universidade Estadual de 

Goiás (PPGIELT – UEG) unternimmt diese Dissertation den Versuch, aus dem sokratisch-

platonischen philosophischen Kosmos heraus die Triade Freiheit, Tyrannei und Bildung zu 

reflektieren und dabei die Paideia als integralen Prozess der Formung der Seele (psykhḗ – ψυχή) 

zu begreifen. Vertreten wird die Hypothese, dass Freiheit (eleuthería – ἐλευθερία) eine innere 

Verwirklichung (Endofreiheit) ist, verstanden als rationale Selbstregierung der seelischen 

Vermögen, die auf das Gute (agathón – ἀγαθόν) hin orientiert ist. Demgegenüber wird die 

Tyrannei als ihre strukturelle Negation bestimmt, insofern sie die Degradierung der seelischen 

Ordnung bezeichnet, das heißt den Zustand, in dem die dialektischen Teile der Seele die 

Vernunft unterwerfen und im individuellen “Ich” wie auch in der pólis ein Regime der 

Maßlosigkeit und der Korruption dessen errichten, was uns menschlich macht. Methodologisch 

handelt es sich um eine qualitative, theoretisch-bibliographische und hermeneutische 

Untersuchung, gegründet auf eine gelehrte und dialogische Lektüre des sokratisch-platonischen 

Corpus, in dem Der Staat den literarischen und begrifflichen Kern bildet. Um dieses Werk 

gruppieren sich ergänzend: Phaidon, Phaidros, Kratylos, Gorgias, Menon, Protagoras, 

Timaios, Apologie des Sokrates, Symposion, Theaitetos, Parmenides, Der Sophist, Hippias 

Maior sowie der Siebte Brief. Episodisch treten als theoretische Querbezüge Xenophons 

Denkwürdigkeiten des Sokrates (Memorabilia) und Aristoteles’ Politik hinzu, die kritisch mit 

dem formativen Ideal der Paideia in Dialog treten. Die Studie stützt sich zudem auf klassische 

und moderne Kommentatoren wie Werner Jaeger (2013), Giovanni Reale (2022), Jean-Pierre 

Vernant (2002) und Bertrand Russell (2009) sowie auf die Bildungsphilosophie von Coêlho 

und Guimarães (2012), deren zeitgenössische Lektüre eine pädagogische Resonanz der Bildung 

zur Exzellenz vorschlägt. Darüber hinaus wird die allegorische Achse der Reflexion durch eine 

symbolische Konstellation bereichert, die Hesiod, Homer, Ovid, Shakespeare, Dostojewski und 

Erasmus von Rotterdam umfasst, welche in unterschiedlichen Epochen die Spannung zwischen 

Freiheit, Tyrannei und Tugend als universale Dramen inszenieren. Kapitel 1 untersucht das 

Ideal der aretḗ (ἀρετή) als formierenden Kern des Denkens Platons und versteht Tugend als 

ethische, moralische, politische und intellektuelle Exzellenz, die Vernunft, Tapferkeit, 

Besonnenheit, Klugheit und Gerechtigkeit eint. Kapitel 2 diskutiert die Tyrannei als 

Degeneration der Seele und der pólis und macht das ethisch-moralisch-politische 

Ungleichgewicht sichtbar, das entsteht, wenn die Vernunft den Leidenschaften unterworfen 

wird. Kapitel 3 entfaltet die Konzeption der Endofreiheit als inneren Prozess rationaler 

Selbstbeherrschung, der die seelischen Vermögen harmonisiert und auf das Gute hinführt. Die 

konzeptuellen Leitprinzipien lauten: (i) die Zentralität der Bildung als humanisierender Prozess, 

insofern die aufsteigende Bewegung (kínēsis – κίνησις) des Intellekts der Weg ist, auf dem sich 

die Seele zur rechten Mitte (métron – μέτρον) und zur Gerechtigkeit (díkē – δίκη) ordnet; (ii) 

die Tyrannei als asymmetrische Korruption von Seele und pólis, wenn die Vernunft von 

maßlosen Leidenschaften beherrscht wird; (iii) die Freiheit als Effekt der Herrschaft der 

Vernunft (logos – λόγος) über die zornhafte und die begehrende Triebkraft, wodurch – soweit 

möglich – an der universalen Idee und folglich an der Exzellenz teilgehabt wird. Abschließend 

wird gezeigt, dass die sokratisch-platonische Paideia ein formatives Paradigma bietet, um 

Bildung nicht als bloße Akkumulation von Wissen zu begreifen, sondern als humanisierende 

Erziehung, in der Erkennen, Wollen und Handeln unter dem Maßstab des logos 

zusammengeführt werden. 

 

Schlüsselwörter: sokratisch-platonisches Denken; Freiheit; Endofreiheit; Tyrannei; Bildung. 

 



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO........................................................................................................... 21 

CAPÍTULO 1: O IDEAL DA ARETÉ NO PENSAMENTO SOCRÁTICO-

PLATÕNICO............................................................................................................... 

 

34 

CAPÍTULO 2: TIRANIA COMO DEGENERAÇÃO DA ALMA......................... 95 

CAPÍTULO 3: LIBERDADE E FORMAÇÃO NO PENSAMENTO 

SOCRÁTICO-PLATÕNICO..................................................................................... 

 

130 

CONSIDERAÇÕES FINAIS – ELEMENTOS E PERSPECTIVAS 

CONCEITUAIS........................................................................................................... 

 

165 

BIBLIOGRAFIA......................................................................................................... 177 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

INTRODUÇÃO 

 

Aqueles que buscam compreender a essência da Tirania, a Liberdade e a Formação no 

pensamento socrático-platônico devem, inicialmente, distinguir o que cada um desses conceitos 

são, investigando o arkhè (ἀρχή) – o ponto de partida, uma vez que: 

  

[...] lhes é impossível ter uma visão real, enquanto se servirem de hipóteses que não 

chegam a tocar-lhes, por não poderem justificá-las. Se se principiar por aquilo que 

não se sabe, e se o fim e as fases intermédias forem entretecidos de incógnitas, que 

possibilidade haverá jamais de que esta concordância se torne numa ciência? [...] O 

método da dialética é o único que procede, por meio da destruição das hipóteses, a 

caminho do autêntico princípio, a fim de tornar seguros os seus resultados, e que 

realmente arrasta aos poucos os olhos da alma da espécie de lodo bárbaro em que está 

atolada e eleva-os às alturas, utilizando como auxiliares para ajudar a conduzi-los as 

artes que analisamos [a essência] (Platão, Rep., Liv., VII, 533c, comentário em 

colchetes próprio). 

 

Desse modo, a relação de unidade dialética torna possível a passagem do 

“desconhecido” [o não lembrado] ao conhecimento verdadeiro. Compreender, conforme ensina 

Sócrates, consiste em inteligir o que é, como veio a ser e como pode deixar de ser (Platão, Teet., 

146e – 147c). 

Reconhecemos que esse ponto inicial não pode ser demarcado com precisão, justamente 

porque essa raiz pertence ao domínio da essência, algo que não se apresenta de forma imediata, 

mas apenas como possibilidade de ser recordado ou inteligido. Em vez de um ponto fixo e 

estático no tempo, falemos de movimento (kínēsis – κινήσεω)5 de ideias. Ou seja, é mais 

apropriado falar de uma trajetória temática assim como Sócrates questiona Fedro6 ao saudá-lo: 

“Para onde e de onde?” (Platão, Fed., 227a).  

Desse modo, pensem neste estudo como flagrante encontro casual com o pensamento 

socrático-platônico, que enfatiza seu trajeto com destaque ao “onde” inicial, buscando, ao 

menos, se aproximar daquilo que poderíamos chamar de a essência do que nos inquieta. Essa 

dúvida, por assim dizer, é o que nos impulsiona a embarcar em uma jornada odisséica pelos 

mares das problemáticas que emergem das questões próprias desta reflexão filosófica. 

Cabe explicar ao leitor que essa investigação não se restringe a um exame de problemas 

específicos que podem achar correspondência direta na realidade imediata da formação 

 
5 A palavra “movimento”, em grego (kínēsis – κινήσεω), designa sobretudo mudança ou variação. No pensamento 

socrático-platônico, esse movimento é entendido em termos qualitativos, e não quantitativos. As transcrições em 

grego desta e de outras palavras utilizadas na dissertação foram realizadas com o recurso digital Teclado grego 

online, disponível em: https://mykeyboard.org/pt/grego/#. 
6 O Fedro é um belo diálogo de Platão que narra um encontro entre Sócrates e o interlocutor Fedro, enquanto 

caminham para fora dos muros de Atenas. A partir de um poema de Lísias, discutem os temas do amor e da retórica. 

https://mykeyboard.org/pt/grego/


22 

 

existente tal qual é praticada no mundo hodierno. Embora esses elementos sugeriram uma 

rudimentar imitação de pressupostos de uma cultura antiga, ou seja, em um ponto no passado 

distante, lembramos que, assim como as Moíras (Moîrai – Μοῖραι)7 as filhas da necessidade, 

podem de algum modo agir sobre o fio do destino de homens e deuses, os helenos8 tiveram 

efeito parecido sobre a sorte das culturas subsequentes, mais especificamente da ocidental. 

A proposta deste estudo não é exaltar elementos de uma cultura antiga como padrões 

para o mundo hodierno, mas por meio do fundamento já estabelecido que pode nos direcionar, 

no sentido de tratar de nossas próprias necessidades. A abordagem dos conceitos do universo 

filosófico de Sócrates e Platão, correspondente ao cosmo do ideal helênico, permite 

problematizar o tema e suscitar reflexões sobre a formação de nossos dias, como evidenciam 

Coêlho e Guimarães (2012). 

Dessa forma, a leitura aqui empreendida permanece circunscrita ao pensamento 

socrático-platônico, situado no horizonte erudito clássico. Embora, essa reflexão teórica 

deliberadamente, caracteriza-se também pela sua abertura e tolerância aos diversos caminhos 

da pesquisa. Assim, eventuais alusões ao presente e literatura paralela não constituem o núcleo 

conceitual, mas apenas atravessamentos episódicos que ressaltam a atualidade residual de 

questões já problematizadas na Antiguidade, que aqui no caso são: a Liberdade, a Tirania e a 

Formação. 

Então, tudo desemboca nas profundezas da morada de Poseidon9 (Poseidōn – 

Ποσειδῶν), onde as ondas turbulentas das questões repousam na tentativa de compreender 

melhor as questões filosóficas aqui em exame. Ao enfrentar esse desafio, nos deparamos com 

a magnitude da problematicidade, que, por meio do diálogo com a sabedoria platônica – e, 

consequentemente, com as ideias de Sócrates, – que inevitavelmente, nos levam a um 

entrelaçamento entre os pensamentos do mestre e os do discípulo, cuja distinção é, por vezes, 

 
7 Na mitologia helênica, as Moiras são três irmãs, filhas da necessidade, que representam o destino, conhecidas 

como Clotho, Láquesis e Atropos. Clotho é a que tece o fio da vida, Láquesis mede sua extensão e Atropos corta 

o fio, simbolizando o fim da vida. São consideradas divindades que controlavam o destino tanto de homens quanto 

de deuses. Do grego, Moîrai (Μοίρας), significa a sorte que cabe a cada um. Para conhecer melhor o mito, Cf. 

HESÍODO. Teogonia: A origem dos deuses. Estudo e tradução Jaa Torrano. São Paulo: Editora Iluminuras, 1995. 
8 Os antigos gregos chamavam a si mesmos de helenos, e à sua terra chamavam de Hélade. Gregos era uma alcunha 

usada pelos romanos para se referir aos habitantes da Grécia antiga. O nome Hélade e helenos segundo algumas 

histórias (teogônicas) está relacionado a união da titânia Oceânida, filha de Tétis e Oceano, com Prometeu que 

tiveram um filho de nome Heleno – dizem ser ancestral de todos os gregos. Cf. Hesíodo. Teogonia: A origem dos 

deuses. 
9 Poseidon é uma das divindades olímpicas da mitologia helênica, irmão de Zeus e Hades, governante do mar, dos 

terremotos e dos cavalos. Na literatura homérica, representa a força incontrolável da natureza; já em Platão (Crít., 

113d – 121c), surge como figura mítica vinculada à fundação de Atlântida. 



23 

 

incerta10. O que se pode constatar, de acordo com Lewis Campbell (1861)11, ao observar os 

diálogos, que são ensaios filosóficos e literários, e que Sócrates é, sem dúvida, o orientador e o 

motor do pensamento de Platão.  

Na visão de Giovanni Reale (2022), é como uma “máscara dramática” que Platão utiliza 

para expressar não apenas suas próprias teses, mas as de seu mestre. Na realidade, Sócrates é 

mais do que o motor ou princípio estruturante das concepções filosóficas de Platão; ele 

representa uma ruptura que inaugura um novo eixo para o pensamento filosófico helênico. Sua 

abordagem coloca a gnosiologia (teoria do conhecimento – gnōsis – γνῶσις) no centro da 

investigação filosófica, submetendo as questões humanas a um exame radicalmente 

racionalizado. O universo filosófico socrático é que delimita um marco na linha temporal da 

história da filosofia, deixando claro tudo o que veio antes e o que se desenvolveu posteriormente 

a partir de seu pensamento, estabelecendo assim a divisão entre o que é pré e pós-socrático. 

Fato é que existem aqueles que, litigiosamente, tentam dicotomizar os pensamentos de 

Sócrates e Platão, ignorando a continuidade e a complexidade desse elo filosófico12. Não nos 

cabe aqui escrutar o que pertence intelectualmente a um ou a outro. Não distinguiremos o 

universo filosófico de Sócrates e de Platão. É precisamente por essa razão que optamos pela 

expressão “pensamento socrático-platônico”: porque ela traduz a continuidade, a amizade e o 

mútuo atravessamento entre professor e aluno. Nossa tarefa, portanto, não é separá-los, mas 

apoiar-nos nos conceitos que se articulam aos elementos de reflexão, a fim de examinar as 

questões ético-político-formativas presentes no pensamento e, a partir deles, refletir em nosso 

próprio tempo. 

 Assim posto, a cultura elaborada pelos gregos está presente entre nós13, não como eco 

que nos faz lembrar e desejar repeti-la, mas como uma espécie de reverberação instigante. 

Voltar a eles é buscar a gênese das questões que já os incomodavam e se fazem presentes nos 

 
10 Não há registros de que Sócrates tenha escrito algo. O filósofo defendia a busca pelo conhecimento por meio do 

diálogo, considerando a escrita uma forma de simplificar o pensamento. Assim, Sócrates disse, conforme Platão 

diz o que ele disse. 
11 PLATÃO. Theaetetus. ed. Lewis Campbell. Oxford: At the University Press, 1861. Edição digitalizada 

disponível em: https://archive.org/details/bub_gb_7JqCOQsPS_8C/page/n99/mode/2up. Acesso em: 12 ago. 

2025). Com fito explicativo, trata-se de um exemplar impresso em 1861, scaneado e disponibilizado pelo Internet 

Archive. A data de 1861 corresponde à edição original, mas o acesso foi feito em meio digital. Além disso, foram 

utilizados, para fins interpretativos, não apenas o texto platônico, mas também os comentários de Campbell 

presentes na introdução da obra. Vale mencionar que Lewis Campbell, (nascimento em 03 de setembro de 1830 e 

morte em 25 de outubro de 1908), foi um escritor escocês e estudioso clássico, reconhecido por suas contribuições 

à literatura e estudos de obras clássicas. 
12 Muitos estudiosos buscam estabelecer essa distinção, sendo um dos exemplos mais notáveis o do filósofo 

prussiano (atual Alemanha) Friedrich Wilhelm Nietzsche. Em “Além do Bem e do Mal: Prelúdio a uma Filosofia 

do Futuro” (2019), ele argumenta que há uma separação intelectual explícita entre Sócrates e Platão. 
13 Cabe lembrar sobre essa parte o que Bertrand Russell diz sobre o pensamento filosófico do qual somos herdeiros, 

que: “[...] toda a filosofia ocidental é filosofia grega” (2001, p. 09). 

https://archive.org/details/bub_gb_7JqCOQsPS_8C/page/n99/mode/2up


24 

 

nossos dias, como a tirania, a liberdade, a formação e a injustiça. Se já entre os helenos, a deusa 

Thémis (Θέμις)14 determina que sua filha Diké (Δίκη)15 abrisse os olhos e tivesse ouvidos atentos 

para bem julgar os humanos, é porque a injustiça e tirania reinavam entre eles, conforme 

explicam Ged Guimarães e Simone Barcelos (2024). Então, a busca pela justiça e virtude em 

seu sentido mais puro, transcendente ao próprio conceito de tempo, ressoa ao longo dos séculos 

nas vozes dos filósofos que examinaram a condição humana. Esse anseio vai além da 

compreensão dos fenômenos da natureza, aspirando atingir a consciência que o ser humano 

possui de si mesmo e sua relação com conceitos que não se limitam ao domínio do idealismo 

ontológico, tampouco da percepção (aísthēsis – αἰσθάνομαι). Esses conceitos abrangem 

igualmente as esferas epistemológica, política e formativa. Dentre eles: o feio e o belo, o bom 

e o mau, o justo e o injusto, o ideal e o impróprio, o falso e o verdadeiro.  

Nesse aspecto, lembremos que Platão, com sua alegoria da caverna, nos convida a 

refletir sobre as sombras que dançam nas paredes da nossa frágil e duvidosa percepção, 

lembrando-nos de que muitas vezes nos contentamos em viver na penumbra de uma realidade 

distorcida. Assim como os prisioneiros da caverna, estamos frequentemente presos aos grilhões 

de um mundo onírico, ignorando a luz da verdade que se revela apenas quando somos 

conscientes de nossa condição limitada e ousamos virar as costas para a ilusão numa atitude 

filosófica de permanente busca da verdade sobre as coisas. 

Por certo, a liberdade, a tirania e a formação não são questões exclusivas do passado, 

mas desafios entranhados na memória da história humana, que clamam por investigação e 

reflexão. Cada geração carrega o peso das questões passadas, mas também a esperança de 

reparação e mudança. O legado da Hélade não é um conjunto de dogmas inalteráveis, mas uma 

chama que deve ser reacesa, desafiando-nos a ser melhores, enxergar e pensar racionalmente a 

essência de tudo que nos cerca. 

Nesses termos, segundo Bertrand Russell (2009), temos uma dívida intelectual para com 

os helenos, uma vez que, para o exercício do pensamento filosófico, é fundamental nos 

dirigirmos em primeiro lugar, ao berço, ou seja, ao pensamento clássico grego, o qual buscou 

explicar, pelo crivo da razão algumas das questões aqui retomadas. 

Na Hélade, esses conceitos estavam intrinsecamente ligados à base da prática formativa. 

A educação, conhecida como Paideia (παιδεία), não se limitava à instrução, mas era norteada 

 
14 Thémis (Θέμις), deusa da mitologia helênica da justiça, da lei e da ordem, filha de titãs primordiais Urano e 

Gaia. 
15 Deusa virgem, filha de Zeus e a deusa Thémis. Diké (Δίκη), assim como a sua mãe representa a justiça e conforme 

Hesíodo é venerada e honrada pelos deuses do Olimpo; Cf. HESÍODO. Teogonia: Trabalhos e Dias. v. 256 – 262. 

Tradução e notas de Sueli de Regino. São Paulo: Editora Martin Claret, 2021. 



25 

 

por uma espécie de “movimento” rumo ao ideal de homem em excelência, ou seja, são os 

avanços pelas vias ideais de um ser humano consciente, racional, portanto, melhor. 

Naturalmente, avanços concretizados por intermédio de todas as expressões culturais que 

inquietam o espírito com o sentimento de busca pela elevação do ser. Conforme Werner Jaeger 

(2013), em todo grupo humano que atinge um certo nível de progresso, surge naturalmente o 

interesse pela educação das gerações sucedâneas. Essa prática é o princípio pelo qual a 

comunidade humana (koinonia – κοινωνία), preserva e transmite sua singularidade física e 

espiritual, no qual os helenos assumiram uma posição singular. 

A Paideia, palavra, cuja sua unidade escrita pouco faz jus da sua totalidade de sentido, 

no qual a tradução para qualquer língua moderna, abrange apenas aspectos como a educação, a 

cultura, a ética, a moral, e a política, ainda sim é pouco a dizer. Esse processo visava 

desenvolver não apenas habilidades retóricas, mas também a excelência superlativa moral e 

intelectual. Esse conceito de formação integrava o ánthropos (ἄνθρωπος)16, o homem à polis, 

preparando-o para participar dela. Desde a época mais antiga da cultura helênica, esse ideal 

encontrou suas manifestações no conceito de areté17 (aretén – ἀρετήν), entendido como a 

excelência moral, noética e política do ser humano. 

A escolha de um ideal como princípio orientador implicava que a formação do homem 

deveria ser baseada em um determinado paradigma (paradeigma – παράδειγμα) superior, isto 

é, na Ideia do Bem, que em Platão ocupa o lugar supremo no mundo inteligível, servindo de 

critério normativo para todas as demais realidades (nesse caso o plano sensível – a realidade 

física). Esse paradigma, concebido como medida universal da excelência humana; é a validade 

universal e normativa à formação. 

Platão18, em A República, traz uma visão formativa em que a justiça (Diké – Δίκη) e a 

virtude englobam a sabedoria (Sophia – Σοφία), a coragem (Thymós – θάρρος), a prudência 

 
16 Em grego refere-se a palavra homem, que tem raízes na noção de humanidade. 
17 Em Platão, o conceito de areté (ἀρετή), embora costumeiramente traduzido como “virtude”, possui um sentido 

mais amplo e complexo. Não se limita ao aspecto moral, mas designa a excelência que o ser humano pode alcançar 

em todas as dimensões de sua existência, na conduta ética, no exercício político, no movimento intelectual e na 

formação integral da alma. Abrange, assim, tanto a excelência funcional de cada parte da psyché (razão, colérica 

e apetites), quanto a realização da justiça como possível equilíbrio do todo. Trata-se de um conceito que, conforme 

Jaeger, não encontra equivalente exato em sua língua – Wir haben im Deutschen kein genaues Äquivalent für 

diesen Begriff – Trad. “Não temos um equivalente exato para esse conceito em alemão” –, nem, de modo mais 

amplo, em qualquer língua moderna, uma vez que o termo grego antigo, areté carrega um campo semântico 

inseparável de sua matriz cultural e linguística. Jaeger, escrevendo em alemão, já advertia sobre essa dificuldade; 

a tradução empobrece o sentido ático original, cuja complexidade expressa não apenas “virtude”, mas a qualidade 

pela qual o homem se torna plenamente aquilo que deve ser. 
18 Arístocles, ou como é conhecido, Platão, viveu no período clássico da Hélade, aproximadamente entre 427 – 

428/348 AEC. De linhagem aristocrática, de família da Messênia, descendendo de Sólon. Seu pensamento é um 

dos mais importantes da filosofia clássica, somando 24 séculos de sabedoria de profundidade abissal. Cf. Platão, 

Diálogos Suspeitos e Apócrifos – Dados Biográficos, 2022, p. 13. 



26 

 

(Phrónesis – Φρόνησις) e a temperança (sophrosýne – σωφροσύνη). Esses que por sua vez, são 

os quatro princípios fundamentais que orbitam em torno do Bem – (agathón – "ἀγαθόν"), “em 

si e por si”, cujo caminho para o alcance deste é direcionado, como o próprio filósofo compara, 

pelo vislumbrar a luz do sol.  

Nesse sentido, a formação ideal, segundo Platão, é aquela que orienta a alma a escalar 

o cume do inteligível (Platão, Rep., Liv. VII, 515a – 516b)19, ao Bem supremo, guiando-a através 

da justiça, coragem, prudência, moderação e temperança, que giram ao redor desse centro 

luminoso, que é essencial [nesse sentido] para a formação integral do ser humano. Ou melhor, 

sob a cifra da conexão com o theîon (θεῖον), o divino20. Em outras palavras, é o movimento 

qualitativo de “[...] assemelhar-se a deus tanto quanto possível. E assemelhar-se a deus é tornar-

se justo e pio, e isto com saber” (Platão, Teet., 176b). 

A partir de uma visão cosmológica de partes substanciais interligadas, há um plano da 

“Forma Perfeita” que é inteligível (noetòn tópon – νοητòν τόπν) o mundo ideal, que é acessado 

pela alma (psykhé – ψυχή), que se conecta ao plano da cópia, o sensível e/ou visível (horoménoi 

tópoi – όρωμέω τόπω) por meio do corpo (sōma – σῶμα), plano factual muitas vezes enganoso, 

considerando por Platão a debilidade de nossos sentidos e percepções. 

Para situarmos filosoficamente, podemos concentrar-nos na abordagem do saber 

fundamentado, ou seja, na associação da alma como vetor à capacidade de raciocínio e à 

intelectualidade no pensamento socrático-platônico. Sendo o gnōsis – conhecimento – como 

questão epistemológica, ontológica fundamental; segundo o qual é impossível ensinar ou 

aprender a virtude, areté – a busca do inteligir em sua excelência –, nem sobre o conhecido, 

nem sobre o desconhecido. Isso porque, se já se conhece21, não há como ensinar/aprender o que 

já é conhecido/sabido; e, se não se conhece, não há como buscar, se não souber o que se procura. 

Mesmo que, por acaso, algo seja encontrado, como seria possível confirmar e pensar sobre o 

 
19 Na Alegoria da Caverna, Platão compara a ascensão intelectual à contemplação das coisas superiores após o 

contato com a luz do sol. Essa narrativa foi concebida como um dos núcleos fundamentais de sua filosofia e tornou-

se parte da tradição da Academia. Ao transmiti-la a seus discípulos e ingressantes à Academia, Platão visava 

mostrar, de modo imagético e dialético, o itinerário da alma que se eleva das sombras do sensível à verdade do 

inteligível. 
20 Cabe explicar, conforme Reale (2022), que Platão diferencia o conceito de divino (theîon) como um valor 

impessoal, distinto do deus pessoal (theós – θεῖον) e, portanto, mitológico. No pensamento socrático-platônico, o 

divino é identificado com a Ideia do Bem supremo, que em termos do sentido do conhecimento é um salto 

qualitativo do sensível ao inteligível. 
21 Para este ponto, cumpre mencionar a relevância da maiêutica socrática, conceito que atravessará a dissertação, 

ora de modo implícito, ora de forma explícita, servindo de fundamento para o encadeamento lógico adotado na 

análise do pensamento socrático-platônico. A maiêutica, termo derivado do grego maieutiké (μαιευτική) (arte de 

partejar), designa o método dialógico desenvolvido por Sócrates com o intuito de despertar o conhecimento latente 

no interlocutor. Assim como a parteira auxilia no nascimento de uma criança, Sócrates, mediante perguntas 

rigorosas e muitas vezes conduzidas até a aporia, orienta o diálogo de modo que o próprio interlocutor “dê à luz” 

saberes que já residiam em sua alma, embora ainda não houvessem sido reconhecidos conscientemente. 



27 

 

que realmente é, de fato, aquilo que se buscava, já que não se sabe previamente o que se 

desejava encontrar.  

Além disso, cumpre explicar que a visão de mundo de Platão, que aliás, fundamenta a 

política de sua República ideal, na qual o conhecimento se distancia de outras perspectivas, 

especialmente do relativismo e práxis dos sofistas, que diga-se de passagem, legado de 

Protágoras. Enquanto estes defendem que o conhecimento é baseado pelas opiniões de cada 

um, como tal lhe parece – sobre o belo e o feio, bem e mal, o justo e injusto, o ideal e o impróprio 

–, o pensamento socrático-platônico rejeita e critica essa abordagem.  

A título de explicação, para os homens da sofística, esses pontos de vista variam de 

acordo com a percepção de cada pessoa, negando, portanto, a existência de um saber universal 

e imutável. Platão, por sua vez, sustenta que o legítimo conhecimento não pode basear-se em 

concepções subjetivas, mas deve corresponder à realidade do que é (forma inteligível), e não 

ao que parece ser ou sua qualidade (experiência sensível). Dessa forma, ele propõe a busca pela 

verdade que transcende as aparências e discursos relativistas, fundamentando-se em princípios 

racionais, universais e eternos. 

A relação entre trabalho racional e virtude constitui um aspecto fundante do pensamento 

socrático-platônico: enquanto a razão (logistikón – λογιστικόν) orienta o ser humano a partir do 

que já existe, a sua filosofia também nos convida a explorar o que pode vir a ser, abrindo-se à 

compreensão do ainda não dito. Deste modo, o ser humano em devir, guiado por alguém em 

excelência filosófica22, pode direcionar o que já se encontra imanente em si. Nesse ponto, a 

deusa Élpis (ἐλπίς)23 simboliza a esperança, apontando para o não nascido, porquanto, já 

existente. Consequentemente, essa metáfora converge no “parto” da ideia e do conhecimento, 

para além das aparências, refletindo a confiança de Platão na busca pela verdade e pelo Bem 

supremo do inteligível, a partir daquilo que é natural em nós; Sócrates a denomina como a parte 

da alma que aprende a reconhecer o que é em essência, pois já sabe. 

Assim, nessa concepção, a natureza propicia os meios para a transcendência do ser ao 

plano inteligível, como dimensão do conhecimento em excelência. A Paideia socrático-

platônica seria, tal qual, como o suplemento e a batuta filosófica, ou seja, refere-se ao cultivo e 

orientação do que está contido como matéria-prima que pode ser amplificada, para melhor ou 

para pior a depender do direcionamento externo concedido por aquele que orienta e parteja as 

forças espontâneas do próprio ser em relação ao conhecimento. Embora, deva-se justificar, por 

 
22 A ideia de um guia; um orientador que direciona o homem por um caminho ideal. E não nos enganemos, na 

visão de Platão, esse caminho é apenas um, linear e qualitativo. 
23 Na mitologia helênica, a deusa Élpis (ἐλπίς) é a personificação da esperança. 



28 

 

certo modo, que o ato de interpretar o enigma que envolve a visão da essência das coisas, da 

qual Platão se refere, tal qual, ao que parece, nunca o faremos em cor ou verso. Mesmo que, 

por alguma sorte divina sejamos abençoados com o dom de Linceu24, o tálamo de outrem em 

magnificência encontrar-se-á modo pelo qual, sairá do ermo caminho das incertezas do mundo 

sensível.25 

Quem acompanhou as primeiras palavras deste estudo entenderá que é necessário fazer 

uma digressão intencional neste ponto, na expectativa de que isso não cause uma ruptura 

negativa, mas, ao contrário, destaque elementos retroativos de relevância significativa.  

Anterior ao tempo de Sócrates e Platão, por um período de cerca de doze séculos, a ideia 

de formação estava vinculada ao ideal nobiliário e cavalheiresco do período arcaico (séculos 

VIII a VI antes da era comum – AEC), que se desenvolve e transforma a perspectiva helênica 

sobre o ideal formativo por meio dos mitos (mýthoi – μῦθοι) e os exemplos que deveriam ser 

imitados.  

Com o tempo, o ideal de virtude do período arcaico sofre modificações, especialmente 

em Sócrates e Platão, isto é, a areté, ganha novas dimensões: no sentido micro, refere-se à 

episteme (epistḗmē – ἐπιστήμη), ou seja, ao conhecimento e à sabedoria racional, em contraste 

com a opinião (dóxa – δόξα)26. No sentido macro, relaciona-se à técnica, (téchnē – τέχνη), que 

é a habilidade de produzir algo a partir de conhecimentos sólidos e passíveis de estudo.  

A cultura helênica, no período clássico que floresce no chamado século de Péricles 

(século V AEC), marca a transição da vida política grega. Se, no período arcaico, ela gravitava 

em torno do palácio – espaço que desempenhava simultaneamente funções religiosas, políticas, 

militares, administrativas e econômicas, como aponta Jean-Pierre Vernant (2002) –, no período 

clássico desloca-se para o centro da pólis: a ágora. Nesse novo cosmo, o poder passa a ser 

exercido por meio dos embates concentrados na disputa (agṓn – ἀγών), pela palavra que 

redefiniam a dinâmica da autoridade e da política.  

 
24 Herói da mitologia helênica de extraordinária visão. 
25 Este trecho, embora empregue o estilo literário e metafórico característico de Platão, não corresponde a uma 

posição ou citação literal do filósofo. Trata-se, antes, de um recurso de linguagem (uma metáfora com licença 

poética) utilizado para exprimir a dificuldade de alcançar a visão da essência das coisas com o mesmo rigor e 

proporção do pensamento socrático-platônico. Em outras palavras, mesmo quando recorremos às lentes de sua 

teoria, nunca o fazemos com a exatidão e a densidade filosófica de Sócrates e Platão (em cor e verso). 
26 A dóxa (δόξα) é o oposto da episteme (epistḗmē – ἐπιστήμη), representando apenas a opinião. Para Platão, 

aqueles que se apoiam na dóxa permanecem sempre no limiar do erro: não alcançam o verdadeiro conhecimento 

porque carecem de argumentos sólidos e porque a opinião, incapaz de justificar-se por si mesma, mostra-se 

vulnerável a qualquer influência externa. 



29 

 

Essa transição, além de marcar o declínio da centralidade palaciana das raças de bronze 

e de heróis27, favoreceu o surgimento e a valorização dos sofistas, cujos ensinamentos refletiam 

as necessidades práticas e políticas desse novo contexto. Essas duas dimensões – a mudança no 

eixo da vida pública e a ascensão da sofística – demarcam o pensamento filosófico da cultura 

helênica no período clássico, compreendido entre os séculos VI e IV antes da era comum 

(AEC). 

Na generalidade, esse exame de abordagem filosófica, com base em leitura rigorosa de 

obras de Platão, tem o objetivo, de propiciar uma perspectiva28 de questões no que concerne a 

proposta de estudo que se desdobrarão em três capítulos. 

Capítulo 1 – Tem como escopo o exame filosófico-conceitual do ideal da areté 

(excelência) na concepção socrático-platônica. Como mencionado, trata-se do cultivo das 

quatro virtudes cardinais, sabedoria, coragem, temperança e justiça (Platão, Rep., IV, 429a –

433e). Esses elementos, quando ajustados pela justa proporção por meio de uma formação ideal, 

conduzem ao equilíbrio da alma (tripartida). A formação sob esse ideal se compreende como 

processo contínuo de desenvolvimento, do nascimento à morte, abrangendo dimensões 

políticas, morais, éticas e intelectuais, até a plena realização do que o ser humano pode vir a 

ser. Assim, não se limita ao acúmulo de conhecimentos, mas implica na transformação integral, 

conduzindo à libertação da caverna, isto é, à superação da ignorância e à possibilidade de agir 

de modo livre, justo e virtuoso na pólis (πόλις)29. 

Capítulo 2 – Examina a Ideia do homem tirânico (tyrannikòs anḗr – τυραννικός ἀνήρ), 

concebida na dialética socrático-platônica não apenas como forma política, mas sobretudo 

como condição da alma em estado de degradação, quando a dinastia da razão cede espaço às 

paixões desmedidas. Para Platão, a tirania é a corrupção do ser em sua essência, a perda do ideal 

 
27 Em Hesíodo, encontramos a terceira raça de mortais, a de bronze, que se ocupava com as obras de Ares, ou seja, 

uma raça terrível e forte, cujas ocupações bélicas são sugeridas pela ideia do deus da guerra. Em Homero, figura 

a ideia do herói jovem, forte e ávido, quase sempre resultante da mescla espúria entre um(a) mortal e alguma 

divindade. 
28 Seria audacioso tentar oferecer uma visão completa do complexo pensamento socrático-platônico. Entretanto, é 

indiscutível que ambos os filósofos, através de diálogos e reflexões, foram um divisor de água no pensamento 

filosófico na Hélade e para além daquele próprio contexto temporal, bem como, são as bases do pensamento 

ocidental. Sócrates, com sua técnica da maiêutica, desafiava seus interlocutores a examinar suas crenças, 

preconceitos e tudo aquilo que pensavam saber, sem o saber, promovendo um tipo de conhecimento que se revelava 

mais como um processo de descoberta do que como uma mera transmissão de informações. Sua famosa máxima, 

“Só sei que nada sei”, encapsula a essência de sua busca: o reconhecimento da própria ignorância é o primeiro 

passo para a sabedoria. Recomendamos ao leitor que ainda não esteja familiarizado com o pensamento platônico, 

que comece pela obra A República. Dentre os trinta e seis escritos de Platão, este é um dos mais completos e 

representa sua “fase madura”. Aqueles que se aventurarem nessa leitura terão contato com as ideias da juventude 

de Platão, agora mais desenvolvidas e apresentadas em diálogos dialéticos, além de prepará-los para suas obras 

póstumas. 
29 Pólis significava mais do que cidade; era um modo de viver em comum, portanto, pouco se dizia da estrutura e 

organização física e mais sobre o como conviver com os outros. 



30 

 

formativo e da liberdade, o abandono da verdade e da dimensão humana em seu sentido 

ontológico. 

Mais do que um regime externo, ela se manifesta como desordem interior que alimenta 

os impulsos mais vis da psique, deturpando os valores que deveriam orientar a vida em 

homónoia (ὁμόνοια), isto é, em equilíbrio comunitário. O tirano é, assim, menos um governante 

específico do que a figura do homem trêfego, dominado pelo excesso, que encarna a ignorância 

e a falta de virtude, em contraste com o paradigma do governante-filósofo, cujo “eu” se orienta 

pelo bem comum. 

Capítulo 3 – Articulação final dissertativa de três atos: a inter-relação entre formação e 

liberdade (eleuthería – ἐλευθερία). No pensamento socrático-platônico, vai além da ausência de 

restrições externas; trata-se de uma “endoliberdade”, ou seja, um aspecto interno. O próprio 

prefixo “endo” deriva do grego entós (εντός), que significa literalmente “dentro”, “dentro de” 

ou “para dentro”. Nesse sentido, refere-se a uma liberdade não palpável, mas intrínseca ao ser 

humano, ligada a um estado de consciência de si próprio e do mundo ao seu redor, 

proporcionado apenas pelo crivo da razão (Logos – λόγος). É a plena condição do uso da razão 

lógica, do correto pensar, que permite alcançar a plena ciência sobre o que realmente é e, 

somente a partir disso, pode-se outorgar ao ser o poder de escolher conscientemente o que é 

belo, bom e justo para si e, no caso dos helênicos, também para o coletivo30. Assim, examinamos 

essa liberdade, que está diretamente relacionada à capacidade de cuidado, autodeterminação e 

autodomínio. 

Seu significado e inter-relação com a formação se traduzem no processo de elevação da 

alma e, consequentemente, no tropismo do potencial humano. Uma ascese contínua rumo à 

sabedoria, à virtude e à consciência de nosso papel no mundo. A formação é, portanto, o 

caminho do ser livre, que se manifesta como capacidade de julgar por si mesmo, de agir com 

responsabilidade e de contribuir para a construção de uma vida coletiva pautada na justiça. O 

justo direcionar à plenitude, permitindo a transcendência de nossa natureza (phýsis – φύσις) 

fragmentária por meio de uma educação voltada à excelência e o Uno da alma. Assim, a 

 
30 O que deveria ser exercitado em nosso contexto, o bem-estar do coletivo. No entanto, após o período helênico, 

a areté foi se fragmentando ao longo das épocas em dois mil e quinhentos pedaços. O ser, nesse processo, tornou-

se tão distante do cosmos que, sendo ele no pensamento socrático-platônico um microcosmos relacionado ao 

cosmos, que era a pólis, hoje nos tornamos um nanocosmos, ainda menores. A pergunta mais plausível para Platão, 

atualmente, seria talvez: qual é a areté do homem moderno – se é que ainda podemos chamá-la de virtude? Qual 

é o lugar que ocupamos enquanto humanos, uma vez que renunciamos a nossa própria condição humana? Byung-

Chul Han, chamaria isso de a “sociedade do cansaço”, marcada pela extrema liberdade (ou pela crença em uma 

versão deturpada que insistimos em nomear assim), por uma individualidade exacerbada e marcada pela rivalidade 

contra tudo e todos. Cf. HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: 

Vozes, 2015. 



31 

 

formação ideal tem como princípio, meio e fim a liberdade, mas aquela que brota da razão 

cultivada e do reconhecimento do Bem em essência. 

A presente reflexão filosófica sobre essa temática, toma como fundamento teórico 

primário a obra da maturidade de Platão, A República, em especial os livros VII e IX. 

Ressaltamos, porém, outras obras irão compor o mosaico reflexivo socrático-platônico, uma 

vez que um único diálogo, por mais rico e belo que seja, filosoficamente, não se constitui 

abertura a esta reflexão e um fechamento em si mesmo. Desse modo, compõe o escopo 

dissertativo: Apologia de Sócrates, Carta VII, Crátilo, Fedro, Fédon, Górgias, Hípias Maior, 

Mênon, O Banquete, O Sofista, Parmênides, Protágoras, Teeteto e Timeu. 

Os diálogos de Platão mostram-se fecundo no campo intelectual que se abrem ao quadro 

completo que almejamos nos aproximar. Os Loquores filosóficos selecionado, lido e citados 

nesta pesquisa têm, entre si, alguns pontos fundamentais em comum que se coadunam, o que 

justifica sua disposição no fito de fundamento teórico no decorrer do texto. Não há, contudo, 

uma ordem propriamente cronológica na sequência que se chama à baila do nosso próprio 

diálogo dissertativo. Sem esse movimento, não seria possível estabelecer a maioria das 

conexões fundamentais constitutivas do tema.  

Para tanto, apresentamos os quadros com os escritos examinados de Platão segundo duas 

formas de organização. A primeira, a título de curiosidade, é a subdivisão em nove tetralogias, 

atribuída ao gramático Trasilo (século I EC), que agrupou trinta e seis diálogos em conjuntos 

de quatro. A segunda, que orientou apenas o método de nossa leitura, é a classificação 

cronológica proposta por Reale (2022), que distingue entre escritos de juventude (ou 

socráticos), de maturidade e de velhice, segundo critérios históricos e estilísticos: 

 

Quadro 1 – Subdivisão das obras de Platão segundo Trasilo 

Fonte: baseado a partir do livro “Convite a Platão” de Reale (2022, p. 20). 

 

 

 

 

Subdivisão das obras de Platão (Trasilo) 
1ª 

tetralogia 

2ª 

tetralogia 

3ª 

tetralogia 

4ª 

tetralogia 

5ª 

tetralogia 

6ª 

tetralogia 

7ª 

tetralogia 

8ª 

tetralogia 

9ª 

tetralogia 

Eutífron Crátilo Parmênides 1º 

Alcebíades 

Teages Eutidemo Hípias 

menor 

Clítofon Minos 

Apologia Teeteto Filebo 2º 

Alcebíades 

Cármides Protágoras Hípias 

maior 

República Leis 

Críton Sofista Banquete Hiparco Laques Górgias Íon Timeu Epinomis 

Fédon Político Fedro Amantes Lísias Mênon Menexeno Crítias Cartas 



32 

 

Quadro 2 – Subdivisão cronológica das obras de Platão segundo Reale 

Subdivisão cronológica das obras de Platão (Reale) 

Escritos de juventude 

e socráticos 

Escritos de 

maturidade 

Escritos de velhice 

Apologia Eutidemo Mênon República Parmênides Timeu 

Críton Hípias 

menor 

Fédon Fedro Teeteto Crítias 

Íon Crátilo Banquete  Sofista Cartas 

VII-VIII 

Laques Hípias 

maior 

  Político Leis 

Lísias Menexeno   Filebo  

Cármides Górgias     

Eutífron Protágoras     

Fonte: “Convite a Platão” de Reale (2022, p. 23). 

 

Com fito de esclarecimento, este trabalho recorre, em alguns momentos, a 

atravessamentos teóricos pontuais de autores clássicos e modernos. Nesse horizonte, 

Xenofonte, discípulo de Sócrates, que corrobora com a existência do Sócrates histórico e 

preservar aspectos de seus ensinamentos; do mesmo modo, a Política, de Aristóteles, discípulo 

de Platão, é mobilizada apenas em passagens-chave. Tais referências, entretanto, não 

configuram lentes estruturantes da reflexão, que permanece filosoficamente situada no cosmo 

socrático-platônico.  

De igual modo, em pontos determinados, consideram-se os aportes de fontes 

secundárias de estudiosos e comentadores do pensamento helênico, como Bertrand Russell 

(2009), Giovanni Reale (2022), Harold Cherniss (1936), Ildeu Coêlho e Ged Guimarães (2012), 

Izabel Freire (2025), Jean-Pierre Vernant (2002), Lewis Campbell (1861) e Werner Jaeger 

(2013), cujas contribuições servem para elucidar aspectos conceituais ou históricos, sem, 

contudo, deslocar o eixo central reflexiva. 

Acompanham o texto inúmeras notas de rodapé que se destinam a ajudar a compreensão 

dos argumentos dissertativos e que são, por essa razão, de natureza diversa. Algumas se 

restringem a um esclarecimento do grego antigo, nomes de personagens históricos e fictícios, 

ou termos que não são de uso comum em língua portuguesa, mas que tem sentido especial 

dentro do contexto. Outras ainda, as mais longas, possuem caráter meramente informativo ou 

elucidativo, exceto em algumas ocasiões críticas, que ao fim, procuram auxiliar o leitor a 

acompanhar o desenvolvimento conceitual e, de certo modo, comportam uma análise filosófica. 

Não apenas, há no texto como um todo, um certo tom que alguns leitores podem 

considerar como digressões do tema na sua acepção mais estrita. A esses leitores pedimos 

indulgência, pois, sua incorporação à obra não se deve, entretanto, a uma busca da 

exaustividade, mas à intenção de enriquecer a reflexão, de lançar sóis sobre aspectos menos 



33 

 

óbvios e, por vezes, até de provocar o leitor a questionar as próprias expectativas que o guiam. 

Essas aparentes “digressões” funcionam, na verdade, como desvios estratégicos, como atalhos 

que, embora nem sempre lineares, conduzem a uma compreensão do tema. São partes 

constitutivas da estrutura principal da obra cujo objetivo é fazer conhecer ou ao menos 

aproximar o quanto for possível da dimensão conceitual socrático-platônica dentro do espectro 

liberdade, tirania e formação. 

Sob a licença poética, pense na digressão como os arabescos de um jardim barroco, que, 

a princípio, podem parecer meros adornos, mas, em última análise, contribuem para a beleza e 

a complexidade do conjunto. Tal como em um jardim, é preciso saber apreciar a beleza dos 

detalhes, a riqueza das texturas e a sutileza das nuances, para fruir plenamente da experiência 

estética que a obra nos oferece. 

Aos leitores que ao lerem estas páginas e iniciarem uma empreitada de aprofundamento 

teórico no pensamento socrático-platônico, então, em certo sentido, para além dos objetivos 

burocráticos que permeiam o trabalho de modo geral, o propósito mais nobre terá sido 

alcançado: Assim como Sócrates e Platão, filósofos que se mantiveram fiéis aos seus princípios, 

independentemente do preço a pagar pelas posições que defendiam – sim! – iguais a eles, que 

a dúvida e obstinação seja o fundamento vivo de toda a nossa vida. 

  



34 

 

CAPÍTULO 1: O IDEAL DA ARETÉ NO PENSAMENTO SOCRÁTICO-PLATÕNICO 

 

Toda vez que alguém dialeticamente tenta por meio do discurso racional e 

independente de todas as percepções sensoriais ter acesso ao próprio ser de 

cada coisa, e não desiste enquanto não aprende a essência do próprio bem 

por meio do entendimento ele mesmo, alcançará o fim do inteligível. 

  

Platão, República, Liv. VII, 532a – b 

 

Neste capítulo, tem como escopo o exame filosófico-conceitual acerca do ideal 

formativo no pensamento socrático-platônico, com especial atenção à noção de areté 

(excelência) e à sua relação com a alma, a verdade e a justiça. A reflexão se inicia com a crítica 

de Platão à formação aristocrática baseada no mito-poético e no paradigma (παραδείγματοζ – 

paradeígmatos) do herói homérico, por considerar que esse ideal de virtude leva a uma 

educação degenerada do povo. Não apenas, se contrapõe veementemente aos sofistas, que 

privilegiam a retórica e o êxito político como apenas um argumentum ex silentio, contrapondo-

lhe um exemplo de formação orientada pelo uso da razão e pelo cultivo das virtudes essenciais 

da alma. Nesse percurso, serão examinados os fundamentos ontológicos, epistemológicos, 

formativos, políticos, que sustentam a Paideia socrático-platônica, bem como o papel formativo 

da mimesis, da maiêutica e da dialética na constituição do conhecimento.  

O leitor perceberá, ao longo da argumentação dissertativa, que Platão não pensa a 

formação como um processo acabado, mas como uma jornada de devir, uma elevação 

qualitativa da alma rumo ao inteligível. Ao final do capítulo, vislumbrar-se-á como essa Paideia 

ideal se configura não apenas como uma via de libertação do ser, mas como um projeto político 

de justiça e harmonia do coletivo, em contraste com os paradigmas degradados de educação 

predominantes na pólis ateniense de seu tempo. 

A Paideia, palavra, cuja sua unidade escrita pouco faz jus da sua totalidade de sentido, 

no qual a tradução para qualquer língua moderna, abrange apenas aspectos como a educação, a 

cultura, a ética, a moral, e a política, ainda sim é pouco a dizer. O conceito essencial de formação 

na Hélade, refere-se a um processo educativo orientado por um ideal de homem, concretizada 

através da totalidade das produções culturais. Nesse aspecto, todo povo que alcança um certo 

nível de desenvolvimento se inclina à prática da educação, que é o meio pelo qual a 

comunidade31 preserva e transmite sua particularidade física e espiritual, como explica Jaeger 

(2013, p. 03): 

 
31 O próprio sentido da palavra comunidade, amplamente utilizado aqui, requer uma explicação. O mundo 

moderno, como explica Chauí (2018), desfez a comunidade e originou a sociedade, marcada por indivíduos 

isolados que se relacionam principalmente no mercado de trabalho, onde predominam as classes sociais em vez 



35 

 

 

A Grécia representa, em face dos grandes povos do Oriente, um “progresso” 

fundamental, um novo “estádio” em tudo o que se refere à vida dos homens na 

comunidade. Esta fundamenta-se em princípios completamente novos. Por mais 

elevadas que julguemos as realizações artísticas, religiosas e políticas dos povos 

anteriores, a história daquilo a que podemos com plena consciência chamar cultura só 

começa com os Gregos. 

 

Nesse contexto, é possível reconhecer que, entre os povos da Antiguidade, os helenos 

demarcaram egrégia contribuição na sistematização do pensamento filosófico e na Paideia, ou 

seja, o mundo se tornou apreensível pela razão (Russell, 2001). A qualidade da investigação e 

da reflexão desenvolvida na cultura helênica atingiu elevado grau de sofisticação conceitual, 

constituindo um dos referenciais fundantes da tradição enquanto cultura ocidental. Contudo, 

não se deve ignorar que outras civilizações antigas, como egípcios, fenícios, mesopotâmios e 

indianos, que também construíram formas próprias de racionalidade, cosmovisões complexas 

e tradições educativas que marcaram a história humana.  

Como bem evidencia Russell, “[...]é sempre odioso comparar diferentes culturas, mas 

precisássemos caracterizar a civilização ocidental com uma breve e única frase, poderíamos 

dizer que está construída sobre uma ética da iniciativa mental que é essencialmente grega” 

(2001, p. 167). Assim, ao elucidar a contribuição dos helênicos, não se pretende afirmar 

qualquer superioridade cultural, mas compreender que, no processo histórico pelo qual se 

consolidou o ethos dos povos que compunham a Grécia Antiga (Aqueus, Jônios, Eólios e 

Dórios), foi-se delineando um modo específico de conduta humana; aquele que, como expressa 

Gerd Bornheim, tornou-se “mais acentuadamente racional” (1998, p. 8) dentre os povos da 

antiguidade. Em suma, a intenção é situar a Paideia em seu contexto próprio, como o horizonte 

de uma phýsis (φύσις) cultural e espiritual no qual Platão formula sua concepção de formação. 

Na Hélade, com o surgimento das póleis, o ideal educativo passou a ser compreendido 

como a busca pela excelência. Em outros termos, é o desenvolvimento integral do ser humano 

para atuar de maneira virtuosa em todas as esferas da vida. A própria grafia da palavra em nosso 

idioma revela sua intraduzibilidade por um único significado, uma vez que se trata de uma 

virtude com inúmeros desdobramentos, constituída pela participação viva e proporcional da 

prudência, moderação, coragem, justiça e sabedoria, elementos que, ao longo dos séculos, 

foram adquirindo diferentes acepções e formas, conforme as transformações do pensamento 

filosófico e da prática. 

 
dos sujeitos. Nesse sentido, utilizamos o termo comunidade para designar o ajuntamento das pessoas no ponto 

histórico estudado. 



36 

 

Porquanto, antes das póleis se consolidarem, no verdor da Hélade, especificamente 

durante a era homérica, que abrange aproximadamente os séculos VIII a VI AEC., também 

conhecido como período arcaico, o paradigma de formação predominante, que se estendeu até 

meados do século IV AEC., vinculava a areté diretamente à nobreza e ao heroísmo da quarta 

raça, a dos heróis32. A formação originada desse ideal, a saber, o aristocrático, tinha como 

objetivo formar um determinado grupo para alcançar a virtude máxima da bravura, formando 

guerreiros nobres, dotados de excelência tanto física quanto espiritual – o herói.  

Esses guerreiros eram ensinados a encarar os perigos da guerra com coragem, sendo 

preparados para aceitar a morte que, segundo Jaeger (2013, p. 121), “[...] é bela apenas quando 

é a de um herói”. Ou seja, esse era o decesso dos helênicos nos campos de batalha, considerada 

a maior expressão de heroísmo. Dessa maneira, o paradigma do herói no ideal homérico de 

virtude, conforme Jaeger explica, estava intimamente ligado ao sacrifício em prol de um bem 

maior. 

Neste entendimento, o conceito de paradigma e exemplo desempenhava um papel 

importante na educação33, que até então era restrita à aristocracia, na medida em que a virtude 

estava ligada às qualidades de caráter resultantes de um bom nascimento. De acordo com Jaeger 

(2013), desde a época de Homero, a formação ocorria segundo a ideia de paradigmas 

(paradeígmata – παραδείγματα), que eram arquétipos superlativos de excelência a serem 

seguidos, e exemplos concretos, personificados pelos deuses e heróis das epopeias homéricas. 

Em linhas gerais, os poetas buscavam imbuir (sem uma intencionalidade a priori) a vida de 

todos os concidadãos com o espírito do divino e do herói. Nesse sentido, a educação: 

 

[...] distingue-se a formação do Homem por meio da criação de um tipo ideal 

intimamente coerente e claramente definido. Essa formação não é possível sem se 

oferecer ao espírito uma imagem do homem tal como ele deve ser. A utilidade lhe é 

indiferente ou, pelo menos, não essencial. O que é fundamental nela é o καλόν, isto é, 

a beleza, no sentido normativo da imagem desejada, do ideal (Jaeger, 2013, p. 22). 

 

 
32 Em Hesíodo, encontramos a quarta raça de semideuses (a dos heróis) dedicados à honra e à glória fecunda em 

guerras, sucessores da raça de bronze e predecessores da raça de ferro. Em termos comparativos, assemelham-se 

mais da raça anterior (bronze), marcada pela estultice, sofreguidão, violência e rudeza, do que da posterior (ferro), 

destinada à degradação. Cf. v. 150 – 212. HESÍODO. Teogonia: Trabalhos e Dias. Tradução e notas de Sueli de 

Regino. São Paulo: Editora Martin Claret, 2021. 
33 Embora se utilize o termo “educação”, convém observar que, na Grécia arcaica, a areté (ἀρετή) não era objeto 

de ensino sistemático (didaskalía – διδασκαλία), mas dada de modo implícito, pela imitação dos paradigmas 

divinos e heroicos exaltados nos mitos (mýthoi – μῦθοι). Já no período clássico, com a sofística, essa excelência, 

antes associada à inspiração e ao exemplo dos “melhores”, foi deliberadamente convertida em técnica (technḗ – 

τέχνη), isto é, em prática de ensino explícito e intencional, a discípulos pagantes que aspiravam ao sucesso na 

retórica (rhētorikḗ – ῥητορική) e às vitórias nos tribunais. 



37 

 

O protótipo mítico-heróico servia como ideal da virtude do guerreiro para os estudantes, 

(mathētēs – μαθητής)34, ou seja, paradigmas de comportamento a serem imitados. A Paideia, 

nessa concepção, ocorria dentro de uma dinâmica na qual, ao observar os exemplos dos heróis 

e deuses das composições dos poetas, os jovens eram incentivados a imitá-los, buscando, assim, 

a formação moral e ética sob a perspectiva olímpica e heroica. Essa prática não apenas formava 

o caráter, mas também reforçava os valores culturais da época, destacando a importância desta 

virtude na vida pública e privada.  

Vale mencionar que no período arcaico, a formação se dava tradicionalmente por meio 

da poesia, cuja tradição se manteve essencialmente pela oralidade. Esse aspecto se modificou 

com o registro escrito das epopeias Ilíada e Odisseia, átimo em que os relatos passaram a 

desempenhar um novo papel na consolidação dos ideais educativos e formativos da cultura 

helênica: 

 

A significação da palavra na linguagem comum penetra, evidentemente, no estilo 

poético; mas a areté, como expressão da força e da coragem heroicas, estava tão 

fortemente enraizada na linguagem tradicional da poesia heroica, que esse significado 

havia de permanecer ali por muito tempo. Era natural que, na idade guerreira das 

grandes migrações, o valor do homem fosse apreciado sobretudo por aquelas 

qualidades, caso análogo aos que outros povos nos oferecem (Jaeger, 2013, p. 25). 

 

 Os exemplos dos heróis e deuses é uma direção quase que inquestionável para a virtude 

através da imitação, sendo ideais a serem seguidos pelos mortais, especialmente na linha 

aristocrática do período arcaico – como vimos acima –, que valorizavam a herança e o 

nascimento, além de verem nesses exemplos um meio de perpetuar a excelência moral por 

intermédio dos feitos heróicos. Isto é, essa dimensão de privilégio se refere ao plano intelectual, 

que na época não era “democratizado”; a cultura era, de modo geral, transmitida a um círculo 

restrito. A entrada ao “mundo espiritual” era trancada a uma aristocracia de caráter guerreiro e 

sacerdotal (Vernant, 2002).  

A epopeia homérica pressupõe a formação do homem grego, instaurando-se desde a 

origem como paradigma educativo. Tratava-se, inicialmente, de uma poesia de corte, entoada 

nos salões palacianos. A palavra do poeta, nesse contexto, transcende a estética poética, 

assumindo um caráter sagrado e paradigmático. Essa dimensão hierática se evidencia no próprio 

 
34 A palavra aluno não tem uma tradução direta específica em grego antigo, mas pode ser interpretada através de 

termos que se referem a um estudante ou discípulo. O conceito de aprendiz é frequentemente associado ao termo 

μαθητής (mathētēs), que significa discípulo ou estudante. Cf. Carl A. P. Ruck, Grego Antigo: Uma Nova 

Abordagem (1987). 



38 

 

início das narrativas homéricas e hesiódicas, que invariavelmente invocam a deusa35, 

permitindo que o poeta se torne um arauto de sua voz, conferindo às palavras um estatuto 

divino, e não meramente humano. Essa dimensão literária possui uma relevância particular 

dentro do contexto helênico, como observa José Cavalcante de Souza na apresentação do Fedro, 

ao destacar que “os poemas homéricos eram a bíblia dos antigos gregos, uma bíblia escutada, e 

não lida” (Platão, Fed., 2023). 

Platão, em correspondência com o pensamento de Sócrates, critica a visão limitada e 

utilitarista da formação aristocrática que ele próprio recebeu. Para ele, o homem educado sob 

esse paradigma tende a se tornar, em termos gerais, indolente diante do verdadeiro tesouro da 

sabedoria. Essa postura crítica leva Platão a questionar os fundamentos sobre os quais a política 

de sua época se estruturava, posicionando-o como um opositor à degeneração que, segundo ele, 

corroía a pólis ateniense. Um dos problemas mais graves que ele identifica está relacionado à 

derrocada política, moral e formativa da Paideia, tanto no viés mítico-heróico quanto no 

sofístico. No pensamento socrático-platônico, a ausência do diálogo crítico, o reto 

conhecimento e justiça são vistas como as principais causas dos males que degeneram a cidade. 

Nesse sentido, Izabel Freire36 diz que: 

 

Sócrates foi um crítico das tradições, dos usos e costumes da época, do próprio regime 

democrático, da religião, da antiga ciência física, provocando uma verdadeira 

revolução, que não só influenciou a filosofia grega como todo o pensamento filosófico 

ocidental e que, também, lhe custou a vida (Freire, 2025, p. 34). 

 

Sócrates percebe que a formação aristocrática tradicional, pautada no ideal mítico-

heróico, não prepara o homem para a vida em excelência na pólis, mas apenas para a exaltação 

da glória individual e para o cultivo de excessos. Trata-se de uma concepção deformada de 

formação, centrada no prestígio e na competição, que ao invés de promover a justiça, a 

sabedoria e o equilíbrio, alimenta a decadência da cidade, contribuindo para sua desordem. 

Deve-se explicar que a filosofia grega passou por diversas fases e tendências de 

pensamento antes de Platão imortalizar seu pensamento por meio de sua escrita, como explica 

Lewis Campbell (1861)37. Segundo o autor, o impulso reflexivo e criativo característico do 

pensamento filosófico de Platão, desenvolvido a partir da energia conceitual da excelência 

 
35 A invocação às Musas no início das epopeias (Ilíada, canto I, v. 1; Teogonia, v. 1) mostra que a palavra poética 

era concebida como voz mediada pelo divino. Essa prática conferia à poesia um estatuto hierático, isto é, uma 

autoridade sagrada que ultrapassava a invenção humana, fundamento de sua função formativa no contexto do 

período arcaico. 
36 Izabel Ribeiro Freire, licenciada em Pedagogia, pela Universidade Católica de Goiás e doutora em Ciências da 

Educação, pela Université Catholique de Louvain, Bélgica. 
37 Cf. The Theetetus of Plato (1861). 



39 

 

moral, ética e intelectual introduzida por Sócrates, foi capaz de integrar diferentes tendências e 

escolas filosóficas até então desconectadas das noções do saber transcendente.  

Essa unidade, no entanto, não se configura como um sistema fixo ou planejado, mas 

reflete o crescimento contínuo de uma mente que, ao interagir com diferentes perspectivas 

passadas e contemporâneas aos próprios filósofos – como a ideia de espírito sugerida por 

Anaxágoras38, o ceticismo protagórico, o transcendentalismo eleático, o misticismo pitagórico 

e a retórica de Lísias, mantém uma postura investigativa sem se perder em nenhuma delas. A 

filosofia socrático-platônica, assim, desenvolve-se como antítese do materialismo arcaico do 

período cosmológico, para superar ou aprimorar esses primeiros movimentos do saber, 

conduzindo a uma nova direção na formação – o idealismo e o racionalismo ontológico frente 

ao conhecimento. 

O pensamento de Sócrates, sem dúvida, representa um paradigma na tradição filosófica 

de sua época e também em períodos posteriores. Trata-se de uma mudança radical no eixo da 

filosofia, que inaugura uma nova orientação gnosiológica (teoria do conhecimento), na qual a 

concepção do processo formativo do homem helênico passa a ser pensada pelo viés ético, moral 

e pela intersecção entre epistemologia, ontologia da alma racional. Essa abordagem, no entanto, 

está inserida no espectro mais amplo daquilo que Aristóteles posteriormente classificaria como 

ciências teoréticas (epistēmai – theōrētikai), ou como produtiva, que diz sobre aquilo que se 

contempla ou especula-se. Não somente abarcam a física, a metafísica, a matemática e a lógica, 

todas elas orientadas no pensamento socrático-platônico, por um princípio unificador: a busca 

pela verdade enquanto finalidade última anímica racional. Neste campo, a formação surge como 

modo de passagem do sensível ao inteligível, conjugada pelo constante exame maiêutico e a 

elucidação das questões humanas pela dialética: 

 

As questões discutidas por ele eram: o que é o piedoso, o que é o ímpio, o que é o 

belo, o que é o feio, o que é o justo, o que é o injusto, o que é a prudência, o que é a 

loucura, o que é a coragem, o que é a covardia, o que é um Estado, o que é um homem 

político, o que é o governo e o que é um governante – estas e outras questões 

semelhantes, cujo conhecimento, em sua avaliação, constituía um homem nobre e cuja 

ignorância com justiça implicava a redução à condição servil (Xenofante, Mem. Soc, 

Liv. I, 1,16). 

  

Essa transformação na órbita filosófica se expressa de maneira ímpar na escrita de 

Platão, que adota o formato de diálogos, nos quais Sócrates desempenha um papel central como 

 
38 Anaxágoras (500 – 428 AEC), foi um pré-socrático, também conhecido como “filósofo da natureza”. Essa 

alcunha se deve porque ele assim como outros filósofos, buscavam explicação para a própria existência a partir da 

observação da natureza. Usamos como referencial o texto: Os Filósofos Pré-Socráticos de Gerd A. Bornheim, 

1998. 



40 

 

“aprendiz” (mantendo uma postura daquele “que nada sei”) e mestre (aquele que indaga e 

movimenta questões e respostas e suas respectivas validades). Ele dialoga com diversas 

correntes de pensamento, ora aprendendo, ora reformulando, ora se distanciando, sempre 

guiado por seu espírito crítico e filosófico. Conforme observa Campbell (1861, p. 09): 

 

A filosofia de Platão é um longo diálogo no qual Sócrates (seu centro motor) torna-se 

o aluno de cada escola e ensina onde parece aprender. [...] são igualmente penetrados 

e avaliados pelo mesmo espírito investigativo, que entra em cada labirinto sem se 

perder em nenhum.39 
 

No que se refere a formação, Platão propõe uma ruptura com o paradigma aristocrático 

de formação baseado em uma concepção restrita de areté. Em oposição a essa tradição, ele 

propõe um ideal formativo fundamentado na filosofia, no qual a virtude é concebida como uma 

qualidade ética, moral e intelectual universal, que transcende os valores exclusivos da 

aristocracia. 

Esse ideal noética universal, a explicar, se refere à “Ideia” (éidos – εἶδος)40 do que habita 

apenas na compreensão (nóesin – νόησιν), apreensível apenas pelo intelecto, acessado pela alma 

(psykhé – ψυχή), e não nos sentidos. Esse ponto baseia-se na compreensão de que Platão aborda 

as problemáticas e soluções por meio de um fiacre de inteligência universal. Significa que, em 

seus diálogos, a teoria do conhecimento e toda a complexidade que ela carrega são examinadas 

pelo espírito investigativo socrático (motor), considerando, evidentemente, diversas temáticas 

que nos levam à reflexão: 

 

Platão não quis escrever apenas sobre princípios últimos, mas também acerca 

daquelas coisas sobre as quais considera poder escrever recusou-se a ser 

“sistemático”, procurando reproduzir o espírito do diálogo socrático, imitando sua 

peculiaridade, ou seja, reproduzindo aquela incessante interrogação, com todas as 

dificuldades da dúvida, com os desvios imprevistos, que impelem à verdade, sem 

revela-la, mas solicitando a alma a buscar encontra-la, com rupturas dramáticas que 

preparam investigações ulteriores (Reale, 2022, p. 25). 

 

 
39 The philosophy of Plato is one long dialogue, in which Socrates (its moving centre) becomes the pupil of each 

school, and teaches where he seems to learn. [...] are alike penetrated and weighed by the same searching spirit, 

which enters every labyrinth without losing itself in any. Cf. The Theetetus of Plato (1861). Tradução própria.  
40 A expressão “teoria das Ideias”, embora amplamente utilizada pela tradição de comentadores, não corresponde 

de modo rigoroso ao pensamento de Platão. Tal interpretação foi consolidada por Harold Cherniss em The 

philosophical economy of the theory of ideas (1936). Importa observar que é recorrente a dificuldade em traduzir 

termos do grego ático com exatidão, o que justifica a adoção de conceitos modernos, por vezes atenuados. Nesse 

caso, a palavra “Ideias” é uma adaptação do que Platão denomina eîdos (εἶδος) ou idéa (ἰδέα), melhor 

compreendidos como “formas” ou como o domínio do inteligível, acessível à alma. Neste estudo, portanto, embora 

façamos uso do termo “Ideias”, privilegiaremos a referência ao “inteligível”, mais adequado à ontologia socrático-

platônico. 



41 

 

Contudo, esse exame ocorre dentro de uma perspectiva de unidade, isto é, do 

entrelaçamento de várias ideias e tendências anteriores que culminam na intelecção una do 

cognoscível. De mais a mais, trata-se de um avanço gradual e qualitativo da consciência, cujo 

objetivo final é a contemplação da Ideia universal “em si e por si”, a sua essência, ou seja, das 

verdades absolutas e imutáveis, como explica Campbell (1861). 

Evidentemente, não se trata, portanto, de causas físicas, uma vez que, essas “Ideias” 

superam as explicações tradicionais e naturalistas dos pré-socráticos, que tratavam de 

pressupostos físicos, com efeito, mutáveis. No entanto, essa ideia também não se limita a 

representações mentais, como hoje sustentamos o significado de “conceito”. Em vez disso, 

referem-se àquilo que o pensamento contempla quando se liberta do plano sensível, 

aproximando a essência das coisas (ousía – οὐσία). Como disse o velho estoico41, por meio da 

grandeza da alma podemos escolher sair da estreiteza da fragilidade humana. 

Nesse contexto, Platão afirma a existência de uma realidade metafísica, ou seja, uma 

realidade suprafísica que ele defende com a seguinte proposição: 

 

[...] quanto a essas coisas mutáveis, que podes ver e tocar ou perceber com os outros 

sentidos corpóreos, e aquelas ao contrário, que permanecem idênticas, não há outro 

meio com o qual possam ser apreendidas senão com o puro raciocínio e com a mente, 

pois essas coisas são invisíveis e não podem ser apreendidas pela visão [...] (Platão, 

Féd., 78d – 79a). 

 

Nessa circunstância, a utopia platônica42 se configura no signo como a expressão 

máxima da formação ideal, na qual o homem deve afastar-se das coisas do mundo sensível e 

não ser seduzido pelas trivialidades da dóxa, das opiniões preconcebidas como fazem os 

sofistas. Em vez disso, deve refugiar o seu espírito nos raciocínios (Platão, Féd., 99d), portanto, 

pela unidade do ser, buscando contemplar as verdades superiores do inteligível, que não podem 

ser “[...] comunicados como os outros conhecimentos, mas após muitas discussões a seu 

 
41 Alusão Sêneca: [...] si magnitudine animi egredi humanae imbecillitatis angustias libet, multum per quod 

spatiemur temporis est. Trad. “Se é do agrado da grandeza de ânimo sair dos estreitos limites da fragilidade 

humana, há muito tempo pelo qual podemos nos expandir.” Cf. SÊNECA. Sobre a brevidade da vida/ De 

brevidade vitae; tradução, introdução e notas de Artur Costrino. Edição bilíngue português/latim. São Paulo: 

Edipro, 2020. 
42 O próprio plano de Platão para uma República não se concretizou na realidade. Essa obra, muito mais que um 

projeto destinado a analisar as formas de governo então existentes (que se alternavam entre si) é uma tentativa de 

definir qual seria o sistema mais justo e correto. O que constitui algo superior a uma simples idealização política. 

Podemos afirmar, sem temer o risco, que mais do que a idealização de uma pólis excelente, a República é, em 

essência, uma Paideia; o paradigma formativo que alicerça a fundação de sua cidade. Luciano de Samósata (125 

– 181 E.C.), o cético, ridicularizou o caráter utópico da República, ironizando que Platão seria o único habitante 

de sua própria pólis. Cf. SAMÓSATA, Luciano de. Histórias verdadeiras. Tradução do grego antigo, prefácio e 

notas de Théo de Borba Moosburger. 1. ed. Curitiba: Kotter Editorial, 2024. 



42 

 

respeito, e após uma mudança de vida, como a luz que se acende de uma centelha, assim 

nascendo na alma, que se alimenta por si mesma [...]” (Platão, Cart. VII, 341c). 

De fato, esse tipo de conhecimento, é necessário uma preparação apropriada e rigorosas 

verificações, que só podem ser realizadas por meio do diálogo filosófico. Pois é o único 

processo de investigação, diz Platão, capaz de progredir e superar as ninharias das primeiras 

ideias, de sorte a exumar a alma da lama do pântano bárbaro (Platão, Rep., Liv. VII, 533d). A 

saber, a argumentação dialética que se situa crasso modo, no âmbito das perguntas e respostas 

que teve como pioneiro, segundo Aristóteles, o filósofo eleático Zenão (490 AEC). A posteriori 

Sócrates e Platão a tutelaram-na a partir dos eleático43, e potencializaram-na à sua maneira 

(Russell, 2001). 

Por consequência, o homem que possui o conhecimento universal e superior das Ideias, 

apenas ele pode discernir o que é justo e belo44 por essência. Para Platão, a natureza do homem 

liberto é a de um ser formado na justa proporção, que trilha uma trajetória ininterrupta, 

promovida por esse paradigma de formação ideal e humanizadora para a excelência. Nesses 

termos – diz o filósofo – “Tudo que é bom é belo e não falta a devida proporção ao belo; por 

conseguinte, também o ser vivo para ser belo tem que ser proporcional” (Platão, Tim., 87c). 

Do ponto de vista socrático-platônico, o ideal de excelência, ou areté, exige que a 

formação seja alicerçada em um ideal superior, uma ideia de excelência humana que promove 

um retorno ao interior, onde a alma assume um papel central. A própria ideia de alma no 

pensamento de Platão carrega similitude com a pressuposição de seu predecessor Anaxágoras. 

Esse filósofo que dedicou a marcha no pensamento sobre as transformações da natureza, 

também afirmava que existia uma força motriz capaz de unir todas as partes de um todo, que 

ele chamou de “espírito” ou “intelecto”.   

Essa perspectiva enfatiza a importância da psykhé na compreensão do que circunda o 

homem, suas ações e pensamentos, estabelecendo os valores objetivos que diferenciam o 

mundo inefável do inteligível do “mundo sensível”, ou plano concreto (Platão, Rep., Liv. VII, 

517b). Essa concepção, por certo, não se baseia em um dualismo generalista de bem e mal, mas 

reconhece que a própria existência é regida por forças contraditórias, de modo que, há um mal 

e um bem para cada coisa. Que seja citada, à guisa de exemplo, a cegueira para os olhos, o 

 
43Os filósofos eleatas emergiram na antiga cidade de Eleia, na Hélade, e são conhecidos por seus questionamentos 

sobre a realidade e a verdade. Entre seus principais representantes estão Parmênides, Xenófanes, Zenão e Melisso. 

Parmênides e Zenão se encontraram com Sócrates em Atenas por volta de 450 AEC (Russell, 2001), sendo 

Parmênides não apenas um sujeito histórico, mas também interlocutor no diálogo socrático-platônico que leva seu 

nome, além de fundador da escola eleática em referência ao nome da cidade. 
44 Sócrates não sustenta em sua dialética a qualidade estética, mas sim o elemento funcional de algo que deve ser 

acima de tudo excelente, que ao fim e ao cabo será justo, belo e bom. 



43 

 

câncer para o corpo, a ferrugem para o ferro, assim como o vício, a injustiça, a desmedida, a 

covardia e a ignorância são o mal para a alma (Platão, Rep., Liv. X, 609a – c). Além do que, 

aos males não é possível que “[...] desapareçam completamente – porque é uma necessidade 

que haja sempre algo de contraposto ao bem” (Platão, Teet., 176a – b). 

A máxima socrático-platônica, em seu plano filosófico próprio, propõe ensinamentos, 

cujo axioma central é o equilíbrio entre as forças do bem e do mal, na medida em que, em 

Platão, ambos os planos coexistem e se condicionam mutuamente (existe a possibilidade de 

intercâmbio). Isso porque há, na natureza humana, ensina Sócrates, instâncias que implicam em 

virtude pari passu à existência de forças antagônicas presentes no próprio ser (Xenofonte, Mem. 

Soc., Liv. II, 6, 21), não sendo objetivo a eliminação de uma ou outra, mas sim a busca pela 

transcendência da realidade concreta e imperfeita. Trata-se, portanto, da “fuga do mundo”, isto 

é, do esforço por libertar-se da estultice oriunda do sepulcro da alma (o corpo), em que as 

imagens que tomamos como verdadeiras são concausas ou meras cópias imperfeitas e 

concomitantes do plano inteligível. 

A relação entre essas duas esferas, sem adentrarmos nos aspectos espirituais ou 

psicológicos, segue o entendimento socrático-platônico acerca da alma e da mente, uma vez 

que, como observa Russell (2001), Platão não distingue uma da outra. Por consequência, essa 

abordagem nos conduz a uma interpretação essencialmente natural, em que a alma não é tomada 

como princípio etéreo e separado, mas como realidade viva, racional e imanente. Em vez de 

compreendê-la como entidade puramente abstrata ou como instrumento de purgação 

transcendental45, entendemo-la aqui como potência em desenvolvimento, cujas faculdades se 

realizam dentro das condições concretas da existência humana, reguladas pela razão. 

Explicando melhor esse posicionamento, consideremos o mundo das Ideias em Platão 

sob um prisma formativo, o homem nasce, por natureza, apto a aprender, isto é, com a ideia das 

coisas já em estado latente. Tais ideias não estão plenamente formadas, mas encontram-se em 

movimento no sensível, como disposições e pré-tendências que tornam possível a constituição 

do complexo cognitivo humano e sua formação racional. Assim, o ser humano possui, de modo 

imanente, uma tendência natural ao conhecimento, cujas potências devem ser conduzidas por 

 
45 Na Idade Média, muitos teólogos adotaram o pensamento de Platão para justificar a existência da alma imortal 

e a transcendentais do ser, utilizando uma abordagem que misturava filosofia greco-romana com a teologia 

judaico-cristã. Essa filosofia escolástica surgiu com a intenção de racionalizar a fé, refletindo sobre questões como 

a existência de Deus e a imortalidade da alma, mas que frequentemente distorce o propósito dialético de filósofos 

como Sócrates e Platão, cuja intenção era a busca pelo Bem de maneira racional, ética e interrogativa. 



44 

 

um processo formativo ideal (em excelência), para que a alma seja educada na retidão e no bom 

senso46.   

Ademais, é necessário acrescentar um parêntese: no pensamento de Platão, encontramos 

a retomada de elementos das tradições órficas, especialmente no que se refere à imortalidade 

da alma e ao seu processo de purificação. Esses aspectos, contudo, aplicam-se à formação no 

sentido de uma libertação ativa, consciente e intencional do ser, que busca superar as 

imperfeições terrenas e se elevar à contemplação das realidades superiores. Essa ascensão, 

ainda que árdua, representa o percurso cognitivo da alma ou da mente em direção à região 

inteligível (noetòn – tópon).  

É inevitável pressupor que o “plano inteligível” – ainda que o termo pareça remeter a 

um lugar específico e concreto e possa soar impreciso ou mesmo vulgar a depender da leitura 

– designa, em Platão, uma realidade autônoma, distinta do sensível e, ao mesmo tempo, 

intrínseca à alma. Sob a perspectiva do pensamento socrático-platônica, não é absurdo afirmar 

que esse plano pode ser compreendido como um “mundo visto de dentro”: uma dimensão 

interna do ser, estruturada e dotada de complexidade própria, cujo acesso depende de um 

trabalho de elevação intelectual. Essa dimensão, mais tarde designada pelo termo psique, termo 

do grego psyché (ψυχή), a alma, princípio vital ou mente, em oposição ao corpo (sōma – σῶμα), 

o corpo, encontra paralelos conceituais na psicanálise moderna, que adotou a mesma 

nomenclatura ao buscar compreender o funcionamento da mente. 

Não se trata de um anacronismo gratuito, mas de reconhecer que Platão e Sócrates já 

haviam lançado, com considerável nível conceitual, os primeiros fundamentos de uma 

investigação sistemática sobre os modos pelos quais a psique do ser humano se organiza, “como 

conhecemos algo” e “como podemos conhecer a essência das coisas”. Esses filósofos: 

 

[...] distingue, no homem, um mundo imaterial que seria a mente. O homem seria um 

ser dualista composto de mente x corpo. Essa visão é considerada a raiz mestra da 

história da psicologia, pois será retomada em todo o percurso da história e dela 

surgiram muitas outras pequenas raízes ou questões (Freire, 2025, p. 34, grifo 

próprio). 

 

Dessa forma, o pensamento socrático-platônico pode ser compreendido como o passo 

inaugural na investigação da constituição dialética entre as dimensões racional e consciente e 

 
46 Este posicionamento aproxima-se, em certa medida, pelo valor de argumento, de Gottfried Wilhelm Leibniz 

(1646 – 1716), que em Novos ensaios sobre o entendimento humano (1999) sustenta que “as ideias e as verdades 

estão inatas em nós como inclinações, disposições, hábitos ou virtualidades naturais e não como ações”. Embora 

Leibniz seja reconhecido por seu racionalismo, admite, porém, uma proposição, conforme explica Izabel Freire 

(2025), “intermediária” a proposições nativistas, que a entende como parcial. Ou seja, o filósofo não pensa que a 

virtude seja imanente, mas sim que a sua ideia é inata ao homem. 



45 

 

as instâncias inconscientes e impulsivas da alma, bem como dos processos que a fazem ascender 

em direção à finalidade própria de cada ser humano. Esse propósito não é arbitrário, uma vez 

que vincula-se ao aperfeiçoamento da psyché em direção ao Bem, à Verdade e à Justiça. Então, 

já se prefigura aqui, ainda em embrião, uma pedagogia da interioridade, na qual a formação não 

se reduz à aquisição de técnicas ou conhecimentos, mas se define como humanização, isto é, 

como a elevação gradual da mente rumo às realidades superiores. Esclarecendo melhor essa 

concepção: 

 

Platão tira daqui a conclusão de que se deve estender a paideía a essa vida psíquica 

inconsciente, para opor um dique à ameaça de irrupção desses elementos subterrâneos 

no mundo harmônico das emoções e aspirações conscientes da alma. O método que 

prescreve para dominar os instintos anormais baseia-se na psicologia das três partes 

da alma. Tem por fundamento uma relação sã e comedida entre o homem e o seu 

próprio eu. Com razão apontou-se que em Platão ainda não existe o moderno conceito 

individual do eu (ο  ̧ εγω). Mas isso está relacionado com a estrutura do conceito 

platônico da personalidade, que consiste na relação correta entre o homem instintivo 

e o seu próprio eu, a que Platão dá o nome de virtude ou parte melhor da alma (Jaeger, 

2013, p. 967). 

 

À luz desse contexto, a formação filosófica é concebida como um instrumento essencial 

para a ampliação dos horizontes da consciência. Ela não se configura como um fim em si 

mesma, mas como uma condição necessária para alcançar os Campos Elísios47 do domínio 

cognoscível, conforme Platão afirma: 

 

De qualquer modo, o que a mim se mostra é que no domínio do cognoscível, a Ideia 

do bem [he toŷ agathoŷ idéa] é a última coisa a ser vista, sendo atingida somente com 

dificuldades; entretanto, uma vez que alguém a tenha contemplado, será imperioso 

concluir que é a causa de tudo que é correto e belo [...] (Platão. Rep., Liv. VII, 517b – 

c). 

 

Platão acredita que a formação deve ser dirigida ao aperfeiçoamento justo, moral e ético 

da mente, visando a transformação integral do homem. Ele defende que essa educação, baseada 

em princípios de justiça, moderação, sabedoria, coragem e temperança, tem, como já apontado, 

uma validade universal, afastando-se do antigo ideal aristocrático que privilegiava a nobreza de 

nascimento. Portanto, a Paideia platônica, em síntese, é um paradigma de formação que busca 

o aprimoramento moral, ético e intelectual da constelação de cidadãos. 

Vale esclarecer que, embora Platão estabeleça uma nova noção paradigmática da 

formação, fundada na racionalidade e na areté, ele não rompe inteiramente com o universo 

mítico. Ao contrário, preserva, a título de exemplo e explicação, as condutas heroicas e divinas 

 
47 O paraíso na mitologia helênica é chamado de Campos Elísios. 



46 

 

presentes nos mitos, conferindo-lhes relevância filosófica. De acordo com Reale (2022), em 

Platão, o mito busca elucidação na razão, e a razão encontra perspectiva no mito. 

Desse modo, instrumentaliza o mito filosoficamente, à guisa de esclarecimento ao 

oferecer uma imagem mais palpável a seus interlocutores. Se antes a cosmovisão era apenas 

traços primordiais da rudimentar consciência humana na tentativa de explicar o mundo natural, 

em Platão eles são postos em chave filosófica, convertendo-se em um método semântico para 

aquilo que a palavra, em sua dimensão ordinária, não exprime com facilidade, pois tende a 

permanecer presa à realidade empírica, e não ao suprassensível. Ou seja, nossas palavras são 

para dizer sobre aquilo que se conhece e não sobre o que ainda não se conhece. 

Nesse processo, o logos não rejeita os mitos, mas os transforma em suplementos 

metafóricos, alusivos e alegóricos, de modo que “[...] parece-me conveniente e se pode correr 

o risco de crê-lo, pois o risco é belo! E é preciso que, com essas crenças, nos encantemos a nós 

mesmos: e é por isso que, de uma parte, trago meu mito” (Platão, Féd., 114d – 114e). Sob essa 

perspectiva, torna-se fundamental esclarecer que não se trata de um deslocamento linear do 

mítico para a razão, mas de um movimento complexo e profundamente entranhado tanto no 

pensamento de Platão quanto nas tradições intelectuais que o precedem e o sucedem. O mito, 

nesse dinamismo, não apenas gera uma cosmovisão por meio da dúvida, mas prepara o terreno 

para que essa cosmovisão se converta, por sua vez, em razão noética. 

Não somente, elucidamos que, o pensamento de Sócrates e Platão fundamenta-se no 

racionalismo, que alguns podem considerar radical em virtude na inabalável convicção na 

capacidade da razão humana. Todos os diálogos socráticos-platônicos, na medida em que fomos 

capazes de compreender, há alguma referência ou ao menos um espectro alusivo que 

evidenciam a busca por um alicerce sólido para o conhecimento por meio da razão.  

Dizer “filósofo” não é apenas aludir a um significado, mas sim a uma ação consciente e 

transcendente. São filósofos, aqueles que prezam e procuram o conhecimento, despojado de 

crenças, preconceitos, primeiras ideias e vícios, para si e para o coletivo, ou seja, ama a visão 

da verdade (Gaarder, 2012). Por conseguinte, cultiva a filosofia em si, de modo a romper com 

aquilo que degenera o espírito comum. 

Nessa lógica, Platão vê a pólis ateniense como degenerada, percebendo que os ideais de 

seu tempo eram inadequados ao se apoiarem nos delírios dos poetas, que difundiram exemplos 

de deuses e heróis moralmente questionáveis, “[...] que com suas fábulas alentam os erros 

humanos” (Sêneca, 2020, p. 79). Por exemplo, na Odisseia e na Ilíada, há traições, motivações 

insidiosas, vinganças e vilanias que são em sua maioria recompensadas. Os deuses e heróis, 

com suas ações controversas, não personificam o ideal de virtude e justiça que Platão almeja. 



47 

 

Além disso, a empáfia do Olimpo se torna um paradigma de inadequada influência, implicando 

negativamente a percepção da beleza arquitetônica e moral dos poemas. Nessa circunstância, 

Parafraseando Aristóteles, toda a formação deve se empenhar para que tudo o que é nocivo 

permaneça alheio aos jovens, principalmente aquilo que contém elementos de “depravação” e 

“hostilidade” (Arist., Pol., 1336b1.14).  

Para exemplificar essa inadequação moral, deixemos que as próprias palavras de 

Homero se provem: 

 

Odisseu admirava  

no coração bem formado as pancadas dos pés, bem ritmadas. 

Toma do cantor do instrumento e começa a cantar os amores 

de Ares, o deus poderoso, e Afrodite do belo diadema, 

e como dentro da casa de Hefesto consegue a ela unir-se  

às escondidas. Presentes lhe dá, té que o leito enxovalha  

do soberano. Mas Hélio foi pronto em trazer a notícia, 

pois tudo vira de longe e os amores dos dois presenciara. 

Logo que soube a notícia pungente, atirou-se o ferreiro 

para a oficina, a volver dentro da alma um conceito sinistro. 

Põe sobre o cepo a bigorna tamanha, e cadeias apresta 

tão infrangíveis quão fortes, a fim de que os dois fossem presos. 

Mal concluiu a armadilha, lembrado colérico de Ares, 

foi para o quarto, onde se achava o seu leito querido; 

põe as cadeiras em círculo, a apanhar a armação por completo, 

outras, também, penduradas do teto e a cair para o solo, 

tal como teia de aranha, que nunca ninguém percebesse, 

nem mesmo os deuses beatos, com tanto artifício as urdira. 

[...] quando Ares entrou no quarto. 

Com gracioso meneio lhe toma da mão e lhe fala:  

“Vamos, querida, ao prazer inefável do leito entregar-nos. 

[...] logo, se foram deitar; mas, de súbito, a rede 

artificiosa os colheu, por Hefesto astucioso aprestada, 

sem que pudessem mover um só membro, ou sequer, levantar-se. 

[...] num grande grito [gritou Hefesto], espantoso, que todos os deuses ouviram: 

“Zeus pai! E vós, ó bem-aventurados deidades eternas, 

vinde assistir a espetáculo que, sobre risível e indigno, 

é insuportável. A filha de Zeus, Afrodite, não cessa 

de desonrar-me como Ares nocivo, por ver sou coxo. 

A Ares nocivo ela tem afeição, por ser belo e bem-feito; 

[...] Eis que ao vestíbulo os deuses já chegam, dadores de prendas. 

Ao contemplar o artifício, que Hefesto astucioso forjara, 

Em gargalhada atroante romperam os deuses beatos (Homero, Odisseia – Canto 8, 

versos 260 – 360, grifo próprio). 

 

Este trecho revela a imoralidade e o comportamento vulgar que incomodam Platão, o 

qual busca um ideal de justiça, ética, moralidade, nobreza e dignidade a ser dado ao povo. Vale 

a menção, que no próprio pensamento socrático-platônico, há a defesa de uma formação 

pautada na imitação (mimesis – μίμησις) de exemplos ideais. Contudo, a preocupação dele gira 

em torno no que é oferecido ao povo em termos de exemplos. 



48 

 

Sócrates e Platão, ao questionarem os meios pelos quais as pessoas eram educadas, 

direcionam sua crítica ao homem formado por paradigmas dúbios, especialmente no que se 

refere às virtudes que compõem a essência da sabedoria (sophia – σοφία), justiça (díké – Δίκη), 

coragem (thymós – ἀνδρεία), temperança (sophrosýne – σωφροσύνη) e prudência (phrónesis – 

φρόνησις). Assim, ambos propõem para o cidadão helênico uma nova moral, uma nova forma 

de compreender o mundo e, consequentemente, um novo modo de governo. É a proposição de 

uma transformação ampla, iniciando-se pela formação integral do ser humano e culminando em 

uma nova Paideia, que, em tese, conduziria a uma comunidade justa, moralmente bela e boa. 

Então, Platão, ao usar os mitos, o faz com um tom sutil, sóbrio e, em várias ocasiões, 

evidentemente irônico: “Ou queres que imitemos Homero invocando as Musas [...] E diremos 

que elas a nós se dirigem em um tom zeloso, zombeteiro e trágico e brincando conosco e nos 

provocando como se fôssemos crianças?” (Platão, Rep., Liv. VIII, 545e). O próprio Tucídides48 

enfatiza a importância do raciocínio fundamentado e do julgamento criterioso, em oposição às 

narrativas mito-poéticas de Homero sobre deuses e heróis que serviram há muito tempo de 

paradigmas. 

A transformação das narrativas épicas em veículo de formação revela que o ideal de 

excelência não permaneceu fixo, mas se modificou ao longo dos diferentes períodos helênicos, 

em resposta às mudanças culturais e espirituais da comunidade. No período clássico (séculos 

VI – IV AEC), com o desenvolvimento das póleis, torna-se evidente a insuficiência das 

respostas mítico-religiosas para atender às novas exigências intelectuais e políticas. Como 

observa Platão, os homens “[...] experimentaram reunir-se, fundando cidades, para poderem 

sobreviver” (Platão, Prot., 322b). O que está em jogo é que, à medida que a vida nas cidades se 

tornava complexa, os vínculos entre deuses e homens deixavam de ocupar o centro, cedendo 

lugar ao esforço racional, à argumentação lógica e à busca de um entendimento mútuo, fundado 

no conhecimento da própria natureza humana e de suas relações enquanto cidadãos. 

É oportuno, neste ponto, uma breve digressão sobre o termo “lógica”, cuja presença é 

onipresente à argumentação que conduz este estudo. O vocábulo, que aliás usamos com 

frequência cotidiana, tem origem na filosofia helênica (logos) e designa a arte de pensar com 

retidão, a sistematização das leis do raciocínio e da inferência correta. Pensar logicamente, 

portanto, é abandonar o domínio das falácias oriundas das crenças infundadas, preconceitos e 

opiniões inconsistentes (dóxa), orientando o intelecto ao exame racional das causas e dos 

 
48 Foi um historiador da Grécia Antiga, assim como Heródoto, e general. Escreveu a História da Guerra do 

Peloponeso, da qual foi testemunha e participante, em que, em oito volumes, conta a guerra entre Lacedemônia 

(Esparta) e Atenas ocorrida no século V AEC. 



49 

 

princípios. Ainda que não se pretenda aqui eleger um filósofo como paradigma absoluto do 

“pensar correto”, é inegável que, desde o surgimento da lógica como elemento filosófico (leia-

se disciplina). Instaura-se, nesse contexto, um interesse filosófico pela própria estrutura do 

pensamento, em especial, nas reflexões de Sócrates e Platão, isto é, pela forma como o 

raciocínio humano se organiza para apreender o real e distinguir o verdadeiro do ilusório. Essa 

virada reflexiva marca o nascimento de uma investigação que não se contenta em descrever o 

mundo sensível, mas interroga as condições internas do conhecer, antecipando a questão central 

da filosofia: como o intelecto pode alcançar a verdade. 

No tocante à Hélade e sua virada de espírito para o período clássico, observa-se um 

abandono gradual da palavra sagrada dos poetas: o cosmo mítico (primeira tentativa de 

responder às angústias humanas), em que o capricho divino traçava o destino dos mortais, cede 

lugar a um universo racional, portanto, conceitual. Nesse novo horizonte, a razão e a deliberação 

buscam trilhar caminhos para o bem e para a justiça no sentido político. A ascensão do 

pensamento lógico, em meio ao dinamismo da vida comunitária, desponta como força motriz 

da experiência helênica, na qual o debate se torna o principal instrumento de poder, inaugurando 

um processo de laicização e racionalização. Esse movimento culmina na eclosão do pensamento 

filosófico clássico, fundado na investigação do mundo material e da natureza do homem 

enquanto ser privado e coletivo, uma reflexão sobre a realidade, a essência e as categorias 

fundamentais do ser, que delineia as virtudes e suas relações na pólis. 

Nessa mesma linha contextual e conceitual, Segundo Vernant, o surgimento da pólis 

marca: 

 

[...] na história do pensamento grego, um acontecimento decisivo. Certamente, no 

plano intelectual como no domínio das instituições, só no fim alcançará todas as suas 

consequências; a pólis conhecerá etapas múltiplas e formas variadas. Entretanto, 

desde o seu advento, que se pode situar entre os séculos VIII e VII, marca um começo, 

uma verdadeira invenção; por ela, a vida social e as relações entre homens tomam 

uma forma nova, cuja originalidade será plenamente sentida pelos gregos (Vernant, 

2002, p. 53). 

 

Essas mudanças refletem também um processo de transformação em que a vida no 

campo cede espaço para a vida na cidade, resultando em uma comunidade “hierarquizada um 

grupo de iguais” (Vernant, 2002, p. 50). Marcada por relações que agora são assumidamente 

políticas, e, portanto, densas e complexas. Nesse novo paradigma ascético, surge a ideia de que 

“[...] o homem é por natureza um animal político” (Arist., Pol., 1253a1). Não apenas, esse 

homem político, a saber, é no sentido de Koinonia (κοινωνία) de ter em comum – de 

participação ativa e total na comunidade; conforme Vernant (2002, p. 50), respectivamente 



50 

 

unidos pela “eris-philia” “[...] toda rivalidade toda eris supõe relações de igualdade: a 

concorrência jamais pode existir senão entre iguais.” 

Com essas mudanças, o antigo conceito de areté, pautado na estirpe nobiliária de deuses 

e heróis, perdeu sua outrora relevância. Já não basta mais formar cidadãos belos e corajosos, 

prontos para morrer pela cidade como heróis. Agora, emerge a necessidade de formar cidadãos 

capazes de navegar a complexidade da vida na pólis, de participar ativamente no debate público 

e de contribuir para a prosperidade da comunidade. A eloquência, a capacidade de 

argumentação e o conhecimento das leis tornam-se armas tão importantes quanto a lança e o 

escudo de Athena. O cidadão ideal, portanto, não é apenas um guerreiro, mas também um 

orador, um pensador e um negociador. A excelência, se redefine, incorporando a inteligência 

prática, a justiça e a moderação, qualidades essenciais para a coesão política.  

Nesse ponto, observamos que a organização das relações privadas e públicas ganhou 

uma nova dimensão espiritual. A consciência do grupo helênico, em relação ao sentimento de 

si mesma e à existência como unidade política, reflete a transição do núcleo palaciano para a 

centralidade da Ágora (ἀγορά)49 (Vernant, 2002). E o que mais se nota nesse novo arranjo 

comunitário é o valor agonista50 da palavra como instrumento de poder: 

 

Torna-se o instrumento político por excelência, a chave de toda a autoridade no 

Estado, o meio de comando e de domínio sobre outrem. Esse poder da palavra – de 

que os gregos farão uma divindade: Peithó, a força de persuasão – lembra a eficácia 

das palavras [...] A palavra não é mais o termo ritual, a fórmula justa, mas o debate 

contraditório, a discussão, a argumentação (Vernant, 2002, p. 55). 

 

Então, em meio a essas transformações significativas, em resposta à ascensão das póleis, 

traz à baila – como já mencionamos anteriormente – um novo arranjo de comunidade que 

demandava um tipo de formação distinta para satisfazer suas exigências. Surge, assim, uma 

nova concepção de areté, voltada para a formação de pessoas aptas a governar a cidade. No 

contexto político das póleis democráticas, a título de exemplo, Atenas, onde as decisões eram 

tomadas mediante a discussões em assembleias públicas, tornou-se essencial dominar a arte do 

agon, a disputa de caráter verbal. Jaeger (2013, p. 336) explica que “[...] cedo se fez sentir a 

necessidade de uma nova educação capaz de satisfazer os ideais do homem da pólis”. Esse novo 

paradigma educacional se baseava na necessidade de formar cidadãos capazes de participar 

 
49 Ágora (ἀγορά) significa: Espaço comum, sede da Hestia Koiné, espaço público em que são debatidos os 

problemas de interesse geral. Cf. Vernant, As Origens do Pensamento Grego, 2002, p. 51. 
50 Agonista designa, na Hélade, o atleta que participava nos jogos; aqui a usamos sob o mesmo valor que Platão, 

quando emprega em seus diálogos no sentido de exímio orador, aquele capaz de lutar ou competir pelas veredas 

da palavra. 



51 

 

ativamente, ao menos no sentido ético e político, na vida pública, que, para o homem helênico 

deste momento, não se distinguiam. 

Nesta circunstância, os sofistas, primeiros a exercerem algo análogo ao magistério 

conforme os relatos disponíveis, surgiram como uma resposta à necessidade formativa do 

homem helênico. Esses homens, que ofereciam instrução mediante pagamento, centravam seu 

ensino na “virtude”, compreendida dentro do espectro de uma ciência prática, nos termos em 

que Aristóteles a categorizaria mais tarde. Com efeito, seus interesses orbitam entre a ética e, 

com ênfase ainda mais acentuada, na política. Nestes termos, a areté era entendida sobretudo 

como competência política, especialmente na capacidade de persuasão51 e domínio da retórica 

nos espaços públicos. 

Outro ponto que não pode ser negligenciado é que, embora alguns sofistas se 

autocompreendessem como filósofos, sendo Protágoras e Górgias exemplos notórios, há 

elementos marcantes que polarizam a sofística e a filosofia tal como concebida por Sócrates, 

Platão e, posteriormente, Aristóteles. Ainda que os sofistas tenham aglutinado em sua práxis 

determinados conceitos e categorias próprias da reflexão filosófica – em especial a política 

como finalidade retórica (também mediante pagamento), seu entendimento da formação e da 

virtude (que para eles é de maneira ensinável e não por natureza) se distancia significativamente 

do arcabouço e da essência que estruturam o genuíno pensamento filosófico. A rigor, embora 

muitos da sofística que alegaram ensinar filosofia, ao fim e ao cabo, não compreendiam por 

filosofia o mesmo que filósofos da envergadura de Sócrates, Platão e Aristóteles. 

A Paideia sofística, por sua vez, alicerça-se no relativismo do saber, sendo a defesa que 

o conhecimento é baseado pelas opiniões de cada um e como ele a defende; além da oratória. 

À luz desse contexto, os sofistas enfatizam os embates intelectuais, não mais focados em 

competições atléticas, mas em disputas argumentativas, promovendo uma reflexão ciosa sobre 

a vida política nas póleis, em que o confronto de ideias relativizadas se torna o ponto central, 

bem como o poder da palavra. 

Dentro dessa perspectiva, a sofística pode ser dividida em dois eixos principais: a 

erística52 e o sofisma. A erística, termo derivado de éris (ἔρις), que significa “contenda” ou 

 
51 O conceito de “competência” em nosso tempo pode ser compreendido como a capacidade de mobilizar 

conhecimentos, habilidades e atitudes para responder a demandas específicas. De certo modo, a preocupação ou 

esforço com a formação voltada para a eficácia prática remonta aos sofistas, que, na Atenas clássica, enfatizavam 

a instrução na arte da retórica e da persuasão como meios de atuação ativa política, e em especial, para o êxito na 

Ágora. 
52 Eristas são praticantes da erística, um método de argumentação que se baseia em uma série de raciocínios 

capciosos e enganosos, conhecidos como sofismas. Platão explorou esse conceito através de personagens como 

Eutidemo e Dionisodoro, que utilizam esses sofismas para vencer debates sem necessariamente buscar a verdade. 



52 

 

“disputa”, referindo-se ao método de argumentação voltado ao debate competitivo, em que a 

vitória retórica se sobrepõe à busca pela verdade. Já o sofisma consiste em construções 

argumentativas que, embora formalmente plausíveis, são falaciosas, utilizadas para persuadir 

ou confundir o interlocutor (mesmo no erro, na injustiça, na falácia, faço valer a minha palavra, 

com efeito, virar o jogo ao meu favor). Assim, a Paideia sofística priorizava o domínio da 

retórica e da persuasão, muitas vezes em detrimento da verdade objetiva, o que levou Platão a 

criticá-la severamente em diálogos como Górgias e O Sofista. Por conseguinte, instaura-se a 

polarização gnosiológica socrático-platônica frente ao pragmatismo sofístico, irrevogável e 

irreconciliável. 

Não se pode negar, contudo, que os sofistas exerceram um papel relevante ao introduzir 

um novo paradigma formativo, em resposta às “exigências” do contexto político da Atenas 

democrática. Importa lembrar, contudo, que a pólis não foi marcada apenas pela democracia, 

mas atravessou diferentes regimes (como outras póleis) de formas aristocráticas e oligárquicas 

a tiranias, até alcançar o nível que consolidou o espaço da palavra como instrumento central da 

vida pública. Foi nesse estádio histórico-cultural que surgiu a demanda pela formação do 

cidadão-orador. Assim, os sofistas se proclamavam os ensinadores de virtudes, tais como de 

argumentação e persuasão, preparando os jovens atenienses para atuar com eficácia na arena 

política. Ainda que essa formação fosse criticada por filósofos como Sócrates e Platão por seu 

caráter erístico e superficial, voltado mais para a eficácia pragmática do que para a busca da 

verdade, ela respondia às demandas de um regime que dependia da participação ativa dos 

cidadãos, capazes de convencer ou silenciar adversários pela força do discurso. 

Assim, a transformação em relação a formação que acompanhou a ascensão das póleis 

e a ampliação da participação democrática não deve ser vista como um processo linear, no qual 

um fator necessariamente precede ou sucede a outro. Em vez disso, trata-se de um movimento 

dinâmico, no qual as exigências da comunidade propiciaram a educação dos helênicos em uma 

nova vertente de virtude, ao mesmo tempo que sedimentaram a organização política em resposta 

à mudança espiritual desse período. Em síntese, a educação – como vimos acima – passou a 

desempenhar um papel diferente na formação do homem para atuar nas decisões públicas e no 

jogo político das cidades. No entanto, essa concepção encontrou na filosofia de Sócrates e 

Platão, uma de suas principais opositoras. 

Durante o período clássico, além da influência da sofística, consolidou-se uma visão de 

areté essencialmente diferente: a concepção socrático-platônica. Essa perspectiva provocou 

uma ruptura em duas direções. A primeira se refere à gnosiologia, ou seja, à investigação do 

conhecimento, na qual, as respostas que antes estavam de certo modo fechadas, por estarem 



53 

 

baseadas em pressupostos mitológicos ou relativistas em torno da opinião, passam a ser 

claramente desenvolvidas como raciocínios filosóficos conceitualmente estruturados em um 

eixo ontológico (relativo ao ser em sua essência) e epistemológico (relativo à validade e aos 

critérios do conhecimento). Sócrates e Platão reivindicam uma abordagem filosófica que não 

se limita a convenções ou persuasões momentâneas, mas que busca um saber em unidade 

universal e necessário. 

A segunda é a contraposição aos sofistas. Sócrates e Platão, foram os primeiros a 

romperem com as limitações colocadas pelos eristas (Reale, 2022). Que, de forma insidiosa, 

tentavam sustentar uma compreensão do conhecimento baseado no ceticismo e na manipulação 

retórica. Eles desafiaram essas restrições, abrindo caminho para uma reflexão ascética e ampla 

sobre a natureza do saber. 

Além da perplexidade de Sócrates, relatada por Xenofonte, quanto àqueles que lucram 

“mediante a profissão de virtude” (Mem. Soc., Liv. I, 2, 7), há uma objeção explícita ao modo 

como os sofistas direcionam a formação dos jovens atenienses para o sucesso político, 

pautando-se exclusivamente na retórica e na persuasão. Sócrates e Platão examinam e refutam 

essa prática, sustentando que a função precípua da retórica não passa de uma “adulação” 

capciosa (Platão, Gór., 461b – 481a), além de atribuir aos seus ensinadores como arautos do 

esvaziamento filosófico. Ademais, ao contrário dos sofistas, eles priorizam uma formação – 

como já mencionado – voltada à excelência, orientada pela guisa da razão e fundamentada em 

princípios morais, éticos e de justiça. 

Nessa perspectiva, a abordagem socrático-platônica sobre a virtude não se limita a 

preparar o cidadão para a vida pública. Platão concebe a areté como um estado de excelência 

moral e intelectual que transcende os objetivos políticos imediatos. Para eles, a formação é, 

simultaneamente, uma arte política e um processo de desenvolvimento53 da alma, equilibrando 

suas diferentes partes e guiando-a em direção à verdade e à justiça, tendo como finalidade 

última o Bem supremo. 

O conceito de Bem (agathós – ἀγαθός), em A República, assim como em outras obras 

de Platão, é possível encontrar fragmentos dessa ideia dispersos em suas reflexões. Para um 

leitor menos experiente, há o risco de não conseguir sequer penetrar nos umbrais do pensamento 

filosófico socrático-platônico. Uma vez que, habitam no limiar do incógnito da linguagem 

hodierna, por consequência, oferece diversas abordagens a depender de uma série de fatores54, 

 
53 O verbo aqui empregado alude literalmente ao sentido de cultivar, dar cultura, tornar melhor, melhorado. 
54 Os fatores são, em essência, as particularidades de cada estudioso, pesquisador, filósofo ou mesmo leitores sem 

finalidade didático-formativa. As interpretações dependem do crivo individual e do material disponível, em que 



54 

 

mas que, à primeira vista, podem parecer desconexas ou até equivocadas. Reale (2022), por 

exemplo, compreende o Bem como uma analogia de ser o próprio sol, ainda que haja indícios 

de que, na própria obra, o sol seja mais uma metáfora, importante na alegoria da caverna, como 

o princípio ordenador e fonte de inteligibilidade no pensamento socrático-platônico; a luz que 

aclara o correto caminho para o Bem, do que o próprio bem em si.  

Portanto, a esfera celeste flamejante é o ponto de órbita, que “[...] governa tudo na região 

visível” – Diz Platão (Platão, Rep., Liv. IX, 576c), ao passo que a ideia de Bem habita a região 

do inteligível sendo acessado pela alma que ascende pela virtude ideal. Essa leitura, portanto, 

não está errada, pois enfatiza o papel estruturante do Bem dentro da hierarquia ontológica e 

epistemológica socrática-platônica, ainda que possa ser examinada e enriquecida com outras 

interpretações valiosas. 

O agathós, não é apenas um conceito metafísico, mas a própria finalidade da formação, 

pois, conforme sustenta Platão, apenas aqueles que ascendem à contemplação do inteligível 

podem governar a si próprios ou a cidade com justiça. O Bem é a meta última tanto no homem 

quanto da pólis ideal55 de Platão, sendo a contraposição direta à hýbris, ou seja, ao 

descomedimento. O bem supremo está intrinsecamente ligado à isonomia, que simboliza a justa 

proporção de todas as coisas e a ideia de Uno. Seguindo essa linha de pensamento, seu oposto, 

naturalmente representa o maior dos males: 

 

Então não constituirá o primeiro passo rumo ao entendimento indagar de nós mesmos 

o que julgamos ser o maior bem para a concepção de um Estado e o bem visado pelo 

legislador quando esse cria as leis e o que é mal? E apurar se o sistema que acabamos 

de estabelecer se ajusta às pegadas do bem e não se ajusta àquelas do mal? [...] Há 

mal maior de que saibamos para um Estado [a tradução considera a palavra estado] 

do que aquele que o fragmente e o torna múltiplo em lugar de uno? Ou bem maior do 

que aquele que o integra e o torna uno [...] (Platão Rep., Liv. V, 462a – b, grifo e 

comentário em colchetes próprios). 

 

A ideia de Uno, como compreendida pelos helênicos, é uma questão metafísica que lida 

com a multiplicidade derivada do princípio primeiro (Reale, 2022). Platão, evidentemente, não 

escapa da esteira dos pensadores que o precederam, valendo-se de suas concepções tanto para 

 
as traduções podem ser uma barreira significativa. A própria Bíblia cristã exemplifica as tempestades do tempo 

em relação a obras antigas e suas diversas traduções e interpretações. 
55 Embora Platão acredite, por um tempo, que seja exequível a sua pólis ideal, é evidente, que na prática se mostrou 

remoto ao alcance dos cidadãos helênicos, inclusive do homem hodierno. O próprio filósofo afirma que essa 

cidade. “[...] só existe [en lógois] em teoria, pois não creio que ele (a tradução original de Edson Bini, considera a 

palavra estado) exista de fato em qualquer parte da terra.” Frag. 592b; Cf. Platão, Rep., Liv. IX. 



55 

 

refutá-las quanto para reelaborá-las à sua própria maneira. Um exemplo disso é a ideia do Uno, 

presente no pensamento de Heráclito56, que aborda a unidade e a ordem. 

No pensamento socrático-platônico, esse conceito mantém seu caráter metafísico, mas 

se expande com uma dimensão formativa e também metamatemática57, envolvendo as forças 

em movimento de contraposição que governam a multiplicidade dos seres no plano sensível e 

inteligível. Com efeito, essa relação, entendida como uma realidade em si e estrutural, implica 

que um dos elementos não pode ser autossuficiente sem o outro (no início do capítulo 

mencionamos a ideia de bem e mal e a necessidade do contraposto colocadas por Platão). 

Assim, a ideia de polaridade reflete que a realidade se forma a partir de dois princípios, de modo 

que “[...] cada um deles é um” (Platão, Rep., Liv. V, 478a), que se condicionam mutuamente 

em sua essência. 

Esses princípios, portanto, na concepção socrático-platônica, não podem ser captados 

pelas artes da medição, pesagem ou cálculo. O instrumento adequado para mensurar essa Ideia, 

como afirma Sócrates, é a palavra, pois é por meio dela que se julga a justiça e a injustiça, a 

virtude e o vício (Platão, da Justiça, 373d) de modo verdadeiro, quando determinados pelo 

artífice do conhecimento cognoscível. 

Para tanto, Reale (2022) explica que o Uno é “in-determinado” e “in-definido”, é oposto, 

é a diferença, sendo algo que transcende o ser. Mais especificamente, no pensamento socrático-

platônico, refere-se à unidade, não somente do “um” operacionável, mas do equilíbrio 

suprassensível, ou melhor dizendo, no sentido helênico, eudaimonía (εὐδαιμονία), que devem 

governar tanto a alma humana quanto a pólis. O princípio primeiro é o absoluto das partes em 

um todo coeso, onde cada elemento exerce sua função de forma ordenada (cosmo) e equilibrada. 

Na cidade, isso significa que todas as classes e instituições devem atuar em conjunto para o 

bem comum, promovendo a justiça e evitando a fragmentação, considerada o mal maior.  

A rigor, Sócrates adverte que a particularização dos interesses conduz à dissolução 

política, pois rompe o sentimento de unidade que deveria sustentar o bem comum. À medida 

que se fortalece o cântico do “meu” e do “não meu”, o que deveria ser comum torna-se alheio 

(Platão, Rep., Liv. V, 462c). Tal ruptura é comparável à enfermidade de um corpo cujo 

organismo, que antes integrava corpo e alma num mesmo sistema vital, se fragmenta. Cada 

parte, então, se rebela, perde o princípio de governo interior, e aquilo que outrora funcionava 

em harmonia colapsa: o corpo adoece, o caos se instala, e a enfermidade se alastra, 

comprometendo o todo. Sob essa ótica, tanto o homem quanto a cidade, privados de um 

 
56 Heráclito de Éfeso (500 – 450 AEC), foi um filósofo pré-socrático. 
57 Ideia desenvolvida no diálogo Teeteto (do conhecimento). 



56 

 

princípio unificador, mergulham na desordem (caos), e o destino dos governantes e governados 

torna-se a incerteza, a perda de orientação, e a falência da ordem comum. 

O princípio examinado por Platão no Timeu tem origem em uma narrativa mito-

cosmológica anterior ao vocabulário da filosofia clássica, mas nele é reelaborado como reflexão 

racional acerca do cosmos, em sua dimensão ontológica. A noção de universo surge como 

natureza de todas as coisas, concebido como um todo ordenado. Nesse horizonte, o “Demiurgo” 

é teorizado como artífice que, a partir do caos primordial, estabelece a ordem, pois “[...] trouxe-

o de um estado desordenado a um ordenado, considerando a ordem em todos os aspectos melhor 

que a desordem” (Platão, Tim., 30a). 

Para Platão, o universo constitui uma entidade única, formada pelo elo de três instâncias, 

sendo o terceiro o intermediário que compõe o corpo do cosmos. Tal entidade é dotada de alma, 

pois carrega em seu funcionamento a inteligência, e seria impossível que algo inteligente 

existisse sem alma (Platão, Tim., 31b). Sendo perfeito, suas partes são movidas pela 

indissociabilidade e pela proporção exata, de modo que: 

 

[...] aquilo que contém a totalidade dos seres vivos inteligíveis jamais poderia admitir 

um segundo. [...] todos eles se revelando como tendo necessariamente a mesma 

relação recíproca e, sendo intercambiáveis, formarão uma unidade (Platão, Tim., 31a 

– 32b) 

 

Assim, retornamos ao ponto anteriormente estabelecido. O Uno é sinônimo de 

conhecimento universal, imutável, de ordem, isonomia e equilíbrio; ele reflete o Bem supremo, 

que transcende o plano sensível e se aproxima do inteligível, onde as verdades “em si e por si” 

residem no “um”. Sua estrutura hierárquica se justifica quando compreendemos que o 

inteligível permanece idêntico a si mesmo (to autó – ταὐτόν), não dependendo, por sua vez, da 

contingência própria do sensível (Platão, Tim., 27d – 38b). 

A ideia de algo previamente determinado desde sempre (proorēménon aeí – 

προορημένον ἀεί)58 pertence exclusivamente ao domínio do inteligível, pois somente ali há 

forma da permanência. Nesse ínterim, é necessário advertir que conduzir tal noção a uma 

interpretação invariavelmente orientada pela ideia de predestinação nos afasta de modo 

 
58 A expressão προορημένον ἀεί não deve ser entendida, no horizonte platônico, como predestinação ou fatalismo, 

mas como determinação ontológica própria do plano inteligível. Como observa Thomas M. Robinson, a prioridade 

do inteligível sobre o sensível implica que as estruturas fundamentais do ser e da alma não pertencem ao devir, 

mas precedem toda manifestação empírica. Assim, o “previamente determinado desde sempre” refere-se ao 

estatuto das Formas e às condições ontológicas da racionalidade da alma. Tal determinação aplica-se ao domínio 

das Ideias, ao passo que, no plano sensível, o ser permanece necessariamente submetido ao devir. Cf. ROBINSON, 

Thomas M. Plato’s Psychology. 2. ed. Toronto: University of Toronto Press, 1995. 



57 

 

significativo do real esclarecimento filosófico. Platão, contudo, não formula uma doutrina da 

predestinação; trata-se, antes, de uma determinação ontológica, e não moral ou teológica. 

Desse modo, a dimensão física (sensível) configura-se como o princípio segundo, o 

“dois”, que expressa a fragmentação e a multiplicidade. Contudo, ainda que distintos, Uno e 

múltiplo são, em natureza, intercambiáveis, e é precisamente nesse elo que o homem encontra 

a via de sua elevação. Sendo o ser imagem do cognoscível, ele próprio o é em natureza: um e, 

ao mesmo tempo, múltiplo. Pois, em si mesmos, nós, enquanto seres humanos, carregamos em 

nossa complexa constituição a própria complexidade da entidade primordial, dotados de caos e 

cosmo, necessitados do direcionamento primordial no cântico cósmico originário do 

movimento incessante da geração e da degeneração. 

Ao orientar-se pelo paradigma perfeito, deve buscar tornar-se melhor, conhecendo, 

aprendendo, ou melhor, inteligindo o real à luz da razão. Esse movimento formativo não se dá 

por acaso, mas por referência a um paradigma imutável, como indica Platão ao afirmar que o 

artífice “[...] ao criar sua forma e função, conserva seu olhar, empregando um modelo, no que 

é perpetuamente imutável” (Platão, Tim., 28a). 

Quando Platão resgata o mito, no Uno, uma cosmologia herdada, não o faz como recurso 

literário fortuito, mas como método formativo e filosófico. Seus diálogos, ainda que de leitura 

mais acessível que tratados sistemáticos posteriores, não se reduzem a leitura didática: carregam 

densidade conceitual, exigindo do interlocutor o exercício da dialética, herança socrática que 

constitui o motor do pensamento. Esse movimento não visa apenas à exposição retórica, mas à 

investigação do ser em sua essência. A ontologia, nesse horizonte, torna-se o eixo que sustenta 

a reflexão sobre a existência, a natureza humana e a distinção entre o real e o aparente. A partir 

daí, desdobram-se as demais dimensões do pensamento socrático-platônico (epistemológica, 

política, ética, moral e até mesmo psicológica) todas hierarquicamente integradas na concepção 

de conhecimento que Platão defende. 

Nesses limites, o mito surge como recurso alegórico quando as palavras já não alcançam 

a realidade inteligível. Há coisas que o campo semântico humano não exprime de modo 

imediato; por isso, Platão amplia o discurso, transformando a narrativa mítica em veículo 

metafísico. Nesse ponto, o pensamento filosófico se mostra audaciosa: enquanto a ciência se 

detém diante de suas próprias fronteiras metodológicas, a filosofia ousa pensar o suprassensível, 

reivindicando autoridade para interpretar aquilo que escapa à percepção empírica. Platão, 

portanto, instrumentaliza a cosmovisão sem suspender a razão, mas ampliando seu alcance, de 

modo a permitir que o inteligível se torne ao menos figurável. Como explica Reale (2022, p. 

28): 



58 

 

 

Platão confere à força do mito a tarefa, quando a razão chega aos limites extremos de 

suas possibilidades, de superar intuitivamente esses limites, elevando o espírito a uma 

visão, ou, ao menos, a uma tensão, que se pode chamar de metarracional. [...] é um 

mito que, ao ser criado, simultaneamente é desmitizado, vindo do próprio logos, 

despojado de seus elementos fantásticos, para fazê-lo manter apenas os poderes 

alusivos e intuitivos. 

 

É o ininteligível que, recoberto por camadas simbólicas, funciona como chave auxiliar 

para transitar do indecifrável ao inteligível, abrindo caminho à compreensão. Na psicanálise 

moderna, algo análogo se encontra na noção de arquétipo: imagens simbólicas que não se 

exprimem de modo literal na consciência, mas pertencem à dimensão do inconsciente, sendo 

interpretadas pelos complexos como conjuntos de representações relacionais destinados a 

explicar certos fenômenos. 

Nessa acepção, reconheçamos que nossa forma não é ideal. Carregamos em nós 

elementos do Uno e do múltiplo, mas apenas de modo imperfeito. Contudo, participamos, pela 

possibilidade intercambiável (por reminiscência), do paradigma do que é perpetuamente 

imutável; contudo, enquanto microcosmos, permanecemos no estádio do vir a ser. Somos aquilo 

que é tangível, possuímos corpo, sepulcro da alma, e estamos vinculados ao inteligível apenas 

por frágeis elos de memória e de logos. Assim, ficamos expostos ao sensível, fadados às 

opiniões e às fragmentações da verdade, distantes da essência do Uno em si e por si, se não nos 

direcionarmos ao caminho do Bem: 

 

Penso que temos que começar com a seguinte distinção: o que é aquilo que sempre é 

e não tem vir a ser e aquilo que é vir a ser e jamais é? Um desses é apreendido pelo 

pensamento graças ao discurso racional, visto que é sempre uniformemente existente; 

quanto ao outro, constitui objeto da opinião graças à sensação irracional, visto que se 

mantém num processo de transformação (o vir a ser), perece e nunca é realmente. Por 

outro lado, tudo quanto vem a ser necessariamente vem a ser devido a alguma causa, 

pois na ausência de uma causa a consecução do vir a ser é impossível para qualquer 

coisa. [...] há uma questão que requer ser respondida em primeira instância, a saber, 

se sempre existiu, não tendo um princípio, ou se passou a existir (vir a ser) a partir de 

um princípio. A resposta é que veio a ser. De fato, ele é visível, tangível e possui um 

corpo, estando tudo isso vinculado ao sensível; ora, coisas sensíveis, como vimos, são 

apreendidas pela opinião, o que envolve a percepção sensorial, e como tais são coisas 

que vêm a ser, ou seja, coisas que são geradas (Platão, Tim., 28a – 29a). 

 

Em termos da faculdade dos seres em relação ao conhecimento, os múltiplos, ironizados 

por Platão como “intermediários errantes”59 (Platão, Rep., Liv. V. 479d), situam-se como um 

fator intermediário entre a opinião e o cognoscível. Embora não ocupem o ponto mais baixo da 

 
59 (tò metaxy planetòn – τò μεταεύ πλανητòν), em proximidade com o termo, algo como não fixo, mutável, não 

universal ou cognoscível. 



59 

 

hierarquia do conhecimento socrático-platônica (este seria a ignorância), tampouco pertencem 

ao domínio do verdadeiro gnōsis, pois permanecem estagnados no meio do caminho, e 

contradizendo a fala de Hesíodo, a metade não vale mais que o todo60. Esses, estão, portanto, 

no passo do que não é realmente conhecido. E não é de bom tom filosófico, trilhar o caminho 

da ambiguidade, pois, por essência, ela é obscura. 

Nessa acepção, Sócrates explica que aqueles que se dizem conhecedores de algo sem 

submetê-lo a um exame rigorosamente filosófico estão, na verdade, apenas opinando sobre algo 

“que não é”, afirmando, contudo, “que é” (Platão, Rep., Liv. V, 479b). São como aqueles que 

se deixam guiar por sentidos dúbios, semelhante ao enigma do “eunuco e o morcego, como 

interessante exemplo, que aproximadamente se conta assim61: Certa noite, um homem, mas não 

um homem, viu e não viu um falcão, mas não um falcão, em um salgueiro choroso que não era 

salgueiro, e lançou-lhe uma pedra, mas não uma pedra.  

E o que se aprende com essa charada? O eunuco não é um homem; sendo míope, não 

viu com clareza; não se tratava de um falcão, mas de um morcego, pois como haveria uma ave 

diurna de estar à noite em um arbusto que nem mesmo era um salgueiro choroso? E o que 

lançou não era uma pedra, mas terra. Tudo era aparência. Tudo era equívoco. É justamente 

dessa estirpe que Platão se distancia, aqueles cujas visões não se orientam pela clareza do Bem, 

do Belo, do Bom, do Nobre e do Justo não possuem verdadeiro conhecimento, têm, no máximo, 

opinião. E como tal, permanecem na penumbra do que parece ser, sem jamais alcançarem o que 

é em essência. 

Decerto, o Uno representa a convergência de todas as forças e faculdades em relação ao 

Bem, enquanto a dispersão e o descomedimento, expressos pela hýbris, são as forças que 

conduzem à desordem e à degeneração, tanto no homem quanto na cidade. Portanto, a utopia 

socrático-platônica se configura como uma tentativa de equilibrar o que é desigual, tomando 

como paradigma a formação ideal de areté, a qual é concebida a partir de um plano superior. 

Nesse plano, por meio do artifício da razão, busca-se produzir no mundo uma transformação 

que transcende a mera experiência sensível.  

Essa transformação visa, no sentido ascético, ordenar o que essencialmente se encontra 

em barafunda, harmonizando suas multiplicidades (que no plano sensível é uma desigualdade 

 
60 Hesíodo diz a seu irmão, Perses, “Tolos! Não sabem o quanto a metade vale mais que o todo.” Frag. Proêmio, 

27 – 41, Cf. HESÍODO. Teogonia: Trabalhos e Dias. Tradução e notas de Sueli de Regino. São Paulo: Editora 

Martin Claret, 2021. 
61 Platão ressignifica esse enigma para ensinar o conceito de Uno, de conhecimento e da ambiguidade que decorre 

da multiplicidade, um modo pelo qual faz seu Sócrates oferecer uma imagem da “forma” ideal, imutável do que é 

verdadeiro, em contraposição ao que é apenas aparência. Tomamos aqui a liberdade poética de alterar a forma de 

narrar esse mesmo enigma, mantendo, contudo, sua essência conceitual. Cf. Rep., Liv. V, 479c – d. 



60 

 

estrutural) a partir de um exemplo que se espelha no conceito de Uno. Assim, justifica-se a 

necessidade de, como explica Reale (2022), encontrar maneiras de introduzir ordem onde há 

desordem, consolidando uma visão de realidade que almeja a convergência entre o plano ideal 

(cognoscível) e o mundo sensível (factual). Haja vista, na visão de uma cidade ideal, a formação 

moral, ética e intelectual é essencial para o desenvolvimento de cidadãos virtuosos que possam 

contribuir para uma convivência entre pessoas justas.  

Como já citamos, Platão critica a visão sofista por considerá-la superficial e utilitarista, 

(logo sem propósito com o esclarecimento e o estabelecimento da verdade), argumentando que 

suas explicações são díspares e não respondem a nada, além de ignorarem a verdadeira natureza 

humana e suas potencialidades mais elevadas (Platão, Rep., Liv. VII, 518d – e).  

Essa divergência fundamental entre o saber verdadeiro e o conhecimento aparente é 

precisamente o que distingue a filosofia socrático-platônica da sofística. Enquanto o filósofo 

busca a cifrar a essência das coisas, elevando-se do sensível ao inteligível, o sofista limita-se a 

um jogo de sombras e ilusões, titereiros oníricos das opiniões e aparências sem jamais alcançar 

o cerne. Por isso, Platão os define ironicamente como parodiadores da realidade, que imitam o 

saber sem possuí-lo (Platão, Sof., 231c – 242b). 

Por isso, seu ideal educativo não se restringe à formação no viés de conhecimentos 

técnicos ou habilidades retóricas. Ele rejeita a noção de que a formação consista na inversão da 

hierarquia entre alma e corpo, isto é, na subordinação da alma racional aos apetites do corpo. 

Tal saber aparente, fundamentado apenas em impressões sensíveis, é típico de uma educação 

ilusória, que se afasta da verdade. Na hierarquia da alma e do corpo, devemos apontar a seguinte 

explicação: 

 

Relativamente à alma, embora estejamos agora a descrevendo depois do corpo, isso 

não significa que o deus a concebeu como sendo mais jovem do que o corpo, de fato, 

ao uni-los, não teria permitido que os mais velhos fossem governados pelos mais 

jovens. [...] O deus, contudo, criou a alma para ser mais velha do que o corpo, sendo 

a ele anterior na geração (vir a ser) e superior em virtude, visto estar destinada a ser 

senhora e governar, a ele a ser governado (Platão, Tim., 34c, grifo próprio). 

 

Não somente, o filósofo ateniense, chama-se vivo, alma e corpo conectados em relação 

mútua de equilíbrio. Ele se fia na ideia de que a formação deve nutrir as virtudes da alma em 

equilíbrio com as do corpo, pari passu que, sobre essa defesa – diz Sócrates a Fedro em um 

gesto de advertência que a alma é “[...] um bem acima do qual nada entre os homens nem entre 

os deuses é na verdade mais precioso nem jamais o será” (Platão, Fed., 241c). Desse modo, 

sem dúvida, esse equilíbrio não é alcançado de forma imediata, mas pelas vias do “hábito e da 



61 

 

prática” constante (Platão, Rep., Liv. VII, 518e). A formação do ser humano, para a justiça e o 

Bem do inteligível, é um processo qualitativo e gradual que exige dedicação e disciplina. 

É nesse horizonte que Freire 2025) identifica em Platão uma “pedagogia da essência”, 

cujo objetivo é conduzir o ser humano a realizar-se naquilo que deve ser ou vir a ser, em um 

movimento de transcendência de si próprio – “A essência deve determinar como ele deve ser” 

(Freire, 2025, p. 36). A formação, conforme a autora, é o meio pelo qual o homem participa do 

mundo ideal e alcança a verdade de sua própria essência. 

Em linhas gerais, as coisas nobres que habitam o inteligível devem ser alcançadas por 

intermédio de uma formação ideal, com efeito, deve guiar a alma em direção à verdade superior, 

subordinando os impulsos bestiais à phýsis humana, e, idealmente, aproximando à natureza 

divina (Platão, Rep., Liv. IX, 589d). Esse processo educativo tem como objetivo final a 

formação de cidadãos em comum – capazes de viver de acordo com os princípios da razão, da 

justa proporção, contribuindo para a construção de uma cidade justa e bem ordenada: 

 

Essa vida em comum precisa ser pensada e construída à luz da razão que interroga o 

sentido da vida coletiva, pública, a ética e a política, tendo em vista a compreensão 

daquilo que é, do ser, da Ideia, do conceito, e a realização da vida excelente, comedida, 

da justa medida, métron, da igualdade, da justiça e da felicidade (Coêlho e Guimarães, 

2012, p. 325).  

 

Esse é o núcleo formativo não só socrático-platônico, mas helênico, que, embora tenha 

mudado ao longo dos séculos e enfrentando divergências entre filósofos, permanece como o 

cerne da Paideia: elevar a existência humana, no sentido superlativo, para a excelência e a 

virtude. Já vimos que para Platão, a virtude ideal, não pode ser alcançada sem uma formação 

integral que propicie tanto a excelência moral, ética e intelectual, orientando o ser para o bem 

comum e a vida virtuosa. 

Nesse sentido, a areté socrático-platônica apresenta duas frentes interligadas: uma 

concepção ética, voltada para o cuidado da alma, e uma perspectiva política, fundada no 

princípio da cidade ideal. A primeira enfatiza a formação moral e justa do homem, cultivando 

a introspecção e a busca contínua pela excelência interior. Trata-se de uma defesa délfica do 

autoconhecimento (conhece-te a ti mesmo), em que racionalidade e virtude são indispensáveis 

ao equilíbrio da alma, e a formação é condição para alcançar a liberdade em relação ao estado 

de ignorância. Sócrates reconhece ser inexequível ao homem conhecer todos os mistérios do 

universo – saber talvez reservado apenas aos deuses –, mas é justamente da consciência dessa 

limitação que extrai o princípio que legitima seus argumentos. Assim, em sua odisseia 

intelectual, apresenta-se aos magistrados como exemplo do alcance humano do conhecimento, 



62 

 

denunciando o nulo valor da pretensa sabedoria dos que se julgavam sábios (Platão, Apol., 23a 

– b). 

A segunda frente é a política. No contexto do período clássico, conforme já discutido, 

Platão a percebe como degenerada, o que é evidenciado pela afirmação de Sócrates de que ele 

era um dos poucos atenienses preocupados com a arte política e o único entre os seus que a 

praticava de maneira autêntica (Platão, Gór., 521d). Para Platão, a política não pode ser 

reduzida a um jogo de retórica ou ao exercício do poder, mas deve ser entendida como a 

extensão da arte do desenvolvimento da alma, cujo objetivo é conduzir os cidadãos à excelência 

ética, moral e intelectual.  

Assim, uma pólis ideal só pode ser construída por cidadãos justos e virtuosos, pois o 

equilíbrio depende diretamente do aperfeiçoamento de cada um que pensa na dimensão do todo. 

A excelência dos cidadãos, portanto, é condição impreterível para a edificação de uma cidade 

justa e bem ordenada, alicerçando o ideal moral humano no conceito universal de virtude. Nessa 

perspectiva, a justiça não é apenas uma convenção da comunidade ou um meio para estabilizar 

as relações humanas, mas sim um princípio fundamental e universal, intrínseco à própria 

estrutura do ser. 

Desse modo, o homem justo é aquele que personifica a justiça de maneira “em si e por 

si”. Essa pessoa justa age conforme os princípios da deusa Thémis, buscando constantemente 

alinhar suas ações com a natureza da deusa juntamente com a moral e a ordem, sob o comando 

da deusa diké. É nesse contexto que a justiça se estabelece na lei de Adrasteia (Ἀδράστεια)62, 

como uma regra comum e superior a todos, tomando emprestado o vocabulário de Píndaro, “O 

rei de todos é a lei” (ho nómos pāntōn basileus – ὁ νόμος πάντων βασιλεὺς)63. Todavia, essa 

norma, ainda que sagrada em seu princípio, não é estática; no plano sensível, está sujeita à 

racionalização, à discussão e à modificação por meio de decretos humanos, desde que 

preservada o equilíbrio e a justiça em seu sentido mais elevado. 

Sem dúvida, as idealizações das qualidades do homem justo no pensamento socrático-

platônico também se fundamentam em ideais paradigmáticos. Como vimos anteriormente, a 

transição do plano das ideias para a realidade é sustentada por paradigmas e exemplos que 

aspiram à virtude por meio da imitação (mímesis), a mimese do inteligível. Em outras palavras, 

há uma busca por inteligir sua essência no mundo sensível, ainda que sem jamais concretizá-la 

 
62 É a personificação da suprema ordem, cuja determinação nem deuses ou homens podem escapar. 
63 Verso do poeta lírico Grego, Píndaro, nascido na Beócia em 518 AEC e morto em Argos em 438 AEC. Esta 

ideia pressupõe o conceito de que a lei é suprema e deve ser respeitada por todos, um princípio que era fundamental 

na comunidade helênica. Utilizada a Edição bilíngue. Transcrição da escrita para a dissertação utilizando o Teclado 

Grego Online; link de acesso: https://mykeyboard.org/pt/grego/#  

https://mykeyboard.org/pt/grego/


63 

 

plenamente. Essa constatação, porém, não implica em estagnação; ao contrário, exige que o 

homem se coloque em movimento nessa jornada de aperfeiçoamento de si. Tal dinâmica pode 

ser pensada no horizonte do devir (gígnesthai – γίγνεσθαι). 

Vale abrir um parêntese explicativo; além do ideal paradigmático homérico, que 

pressupõe uma Paideia pautada pela imitação, cujo valor contrasta com os preceitos socrático-

platônicos. No exemplo mítico-heróico, a formação pela mímesis se aproxima do que aqui 

denominamos efeito Dionísio64. Por efeito Dionísio entendemos a experiência de dissolução da 

consciência do “eu” particular em um movimento coletivo de exaltação, característico dos 

festivais em honra ao deus, nos quais a percepção do homem sobre si e sobre o mundo ao redor 

era intensamente alterada. Trata-se, pois, de um estado simbólico que favorece a repetição, a 

catarse e a fusão com imagens arquetípicas, mas não conduz necessariamente à reflexão 

racional. 

É nesse sentido que o ideal formativo mimético no paradigma arcaico se assemelha a 

esse efeito: uma participação afetiva e imediata, marcada pela intensidade e pela imitação, mas 

sem ultrapassar os limites da aparência. Em Platão, ao contrário, o ideal mimético é uma 

derrogação da forma homérica; é a defesa do exemplo que aparece apenas como um arcabouço 

inicial para a construção de seu conceito de virtude. No pensamento socrático-platônico, a 

imitação não pode ser nem o início nem o fim do processo formativo, uma vez que a mímesis, 

entendida como cópia superficial, não carrega nem suporta a complexidade filosófica necessária 

para abordar os planos do ser e do conhecimento em sua essência. 

Assim, a mímesis pela mímesis, enquanto imitação, limita-se a ser uma reprodução da 

superfície, um esboço impreciso de uma realidade muito mais complexa, na qual o imitador não 

detém nenhum conhecimento valioso do que imita (Platão, Rep., Liv. X, 602b). Logo, é a 

imitação do que parece ser, e não do que é. No contexto formativo do período arcaico, essa 

imitação se orientava pelo abstrato, correspondendo à imaginação, uma tentativa inicial de 

compreender o cosmo, aliada à crença. Platão, porém, vai além, pois, propõe um movimento 

que hoje chamaríamos de interpretação, um exame analítico, suprassensível e psicológico, uma 

anámnesis (ἀνάμνησις)65 que desvela camadas do saber já sabido, buscando verdades ou, ao 

menos, as possibilidades do conhecimento, por meio do procedimento dialético e maiêutico. 

 
64 Dionísio, deus helênico do vinho e da dança; patrono do teatro grego antigo, onde tragédias e comédias eram 

encenadas durante seus festivais. 
65 Na filosofia socrático-platônica, a memória (anámnesis – ἀνάμνησις) como raiz ou possibilidade do 

conhecimento, refere-se ao processo de recordação ou lembrança das Ideias e conhecimentos que a alma já possui. 

É o pressuposto de que aprender é, na verdade, parturição ou recordação (maiêutica) do que já sabemos de vidas 

anteriores. 



64 

 

Reale (2022) explica que Platão divide o conhecimento em diferentes níveis, vinculados 

aos planos do ser: o sensível e o inteligível. Dessa forma, se existem dois planos do ser, há 

também dois níveis de conhecimento que se desdobram em uma hierarquia. No topo, encontra-

se a intelecção, que representa o conhecimento do pleno do Bem, o cognoscível. No nível 

intermediário, há a transição da opinião para a ciência que é subdividida em conhecimento 

médio. Já na base, encontram-se os níveis inferiores do conhecimento, relacionados à 

imaginação e crença, o incognoscível. 

Nesse processo, a pessoa, inicialmente em um estado de devir, domínio do sensível, no 

qual o homem incompleto é o ser de não ser, percorre esses graus de conhecimento por meio 

da formação orientada pela busca da areté ideal. Esse fluxo contínuo de desenvolvimento 

transcendente reflete tanto a aproximação ao ideal de virtude, simbolizando o crescimento e a 

realização, quanto o distanciamento dele, que representa a degeneração. À medida que o cosmo 

sensível expressa sua própria natureza, e o homem à supera, ele participa da “Ideia” 

cognoscível, tornando-se parte do que é inteligível e acessível à razão. 

Esse devir, em seu peso ontológico, exprime o movimento fundamental do homem em 

direção ao vir a ser. Não se trata apenas de uma sucessão temporal ou de uma transformação 

exterior, mas do processo pelo qual o ser humano passa a existir em sentido pleno, à medida 

que sua alma se aproxima da ordem do inteligível. O vir a ser, portanto, não é simples mudança, 

mas acesso gradativo ao que verdadeiramente é, em outros termos, a realidade que permanece 

estável e eterna, em contraste com o fluxo mutável das aparências sensíveis. 

Em Platão, contudo, essa função ontológica e epistemológica revela a interconexão entre 

os planos sensível e inteligível, criando uma comunhão entre ambos e destacando a participação 

do sensível na ordem maior das Ideias. Assim, o homem justo e virtuoso busca constantemente 

alinhar-se a essa ordem superior, ainda que ciente de que a perfeição do munda das Ideias jamais 

poderá ser totalmente replicada no mundo sensível, então faz desse plano seu paradigma de 

areté. 

No entanto, a formação para o ideal de virtude socrática-platônica levanta um real 

enigma da Esfinge para esse capítulo: de como se adquire essa areté ideal?: se pode ser 

ensinada, adquirida por meio do exercício, inata ou acessada de outra maneira. Para esta 

questão, façamos como Mênon66 ao indagarmos Sócrates: “[...] a virtude é coisa que se ensina? 

Ou não é coisa que se ensina mas que se adquire pelo exercício? Ou nem coisa que se adquire 

 
66 Mênon é um personagem de um dos diálogos de Platão e reflete questões filosóficas sobre a natureza da virtude. 



65 

 

pelo exercício nem coisa que se aprende, mas algo que advém aos homens por natureza ou por 

alguma outra maneira?” (Platão, Prot., 70a). 

Diante da complexidade da questão aporética apresentada por Mênon, a priori, Sócrates 

admite não saber o que é a virtude, frustrando a expectativa do interlocutor. No entanto, esse 

desconhecimento não é absoluto, ao contrário, faz parte do movimento dialético socrático, de 

geração e nascimento de um saber latente. A Ideia de virtude já habita o âmago da alma, mesmo 

sem ensino. O essencial é reconhecer a ausência de conhecimento pronto e estático, o que gera 

um verdadeiro desejo de (re)aprender (Platão, Mênon, 71b – 85c). Portanto, a dificuldade que 

pavimenta o caminho para o argumento mostra que o lógico é pensar primeiro o que é a areté 

para a posteriori discutir sua ensinabilidade (Platão, Prot., 316c).  

Para compreender as propriedades e características de algo, ou seja, aquilo que 

realmente é, torna-se necessário conhecer os elementos que tornam exequível a sua definição. 

Não basta identificar cada coisa por simples nomes ou por suas qualidades aparentes; é 

imprescindível aproximar seu ser em essência (Platão, Rep., Liv. VII, 533a). Vale dizer, que 

essa abordagem contrasta com uma perspectiva retórica cética, digamos, entre parênteses, como 

a do materialismo herdado pelos estóicos a partir de Antístenes67, que se apoia no nominalismo.  

Certamente, o nominalismo aplica-se àquilo que é prático e visível, ao “aqui e agora”: 

por exemplo, ao observar um cavalo, suas qualidades equinas são suficientes para que o nome 

“cavalo” descreva o objeto. Assim, no contexto do diálogo do Mênon, também em outros 

diálogos68, a ideia material passa longe de oferecer uma explicação razoável para examinar 

questões em qualidade e essência.  Consequentemente, não é possível afirmar se a virtude é 

ensinável sem saber o que realmente é, qual a sua essência, pois diz Sócrates, que “[...] é preciso 

conhecer as coisas em si mesmas e não por seus nomes” (Platão, Crát., 439b). Afinal, um nome 

é apenas um nome, uma palavra; e o que de fato importa não é a unidade sonora de letras e 

sílabas em si mesma, mas aquilo que ela indica, isto é, o sentido que remete à essência da coisa 

nomeada. 

Devemos, portanto, ao examinar os nomes, as palavras e aquilo que realmente 

designam, lançar um olhar menos suscetível aos preconceitos dos sentidos e mais atento à 

essência das substâncias que se ocultam sob os signos. Usando o mesmo exemplo acima citado, 

 
67 Antístenes, filósofo ateniense nascido por volta de 445 AEC. e falecido em 365 AEC., é o fundador da filosofia 

cínica e foi discípulo de Sócrates. 
68 Cf. Filebo, Timeu, Fedro, A República e especialmente Teeteto. Este último reúne as teorias anteriores de Platão 

em torno da pergunta: O que é o conhecimento? Este diálogo se dedica a ideia de conhecimento e a virtude, ou 

areté, a sabedoria do cognoscível. Segundo Campbell (1861), o Teeteto pode ser visto como um avanço gradual 

dos três axiomas que constituem a alma do ser, ou seja, as consciências particulares e relativas a contemplação da 

Ideia universal e absoluta, o Bem. 



66 

 

“cavalo”, notamos que não se reduz a uma denominação convencional, mas carrega em si a 

composição de uma realidade que remete à sua raiz ontológica e epistemológica. Assim, quando 

falamos de um cavalo, transcendemos o uso nominal e as normas linguísticas que o definem 

exteriormente, buscando filosoficamente inteligir numa hierarquia qualitativa do gnōsis, aquilo 

que o cavalo é em sua essência: um animal, um ser quadrúpede, mamífero perissodáctilo da 

família Equidae, cuja história evolutiva remonta de 45 a 55 milhões de anos. Vejam que nesse 

processo, adentramos camadas interiores do conhecimento, ultrapassando as percepções 

primárias para tocar a substância – a raiz do ser –, em sua inteireza inteligível possível.  

Então, a flagrante questão aporética sobre a virtude, portanto, revela-se como um 

caminho Heródico69, pela condução dialética, na qual a reflexão e o questionamento constante 

se tornam fundamentais para o aprendizado. Sócrates, ao se afirmar “ignorante”, convida 

Mênon a um diálogo dialético, em que demonstra, por argumentos e exemplos, como um 

filósofo deve posicionar seu raciocínio em relação a problemas de cunho epistemológico, 

ontológico e gnosiológico (Platão, Mên., 80d). Assim, estabelecendo a premissa de que o 

conhecimento racionalizado se inicia com a conscientização da própria ignorância, uma vez 

que, “[...] o conhecimento disso é sabedoria e virtude verdadeiras e o seu desconhecimento é 

ignorância e vício evidentes” (Platão, Teet., 176c). 

Essa ironia socrática não pretende levar à desilusão, ou fundar uma erística, mas sim 

cultivar um desejo ardente por verdade e sabedoria, distinguindo conhecimento de opinião. A 

intenção, é claro, não é ridicularizar o interlocutor com quem se debate, mas sim fazer com que 

ela se afaste de apegos e crenças70, ou seja, das coisas que considerava verdadeiras sem ter 

refletido sobre elas (Bollis, 2019). 

Vale adiantar que nem todos os fios dessa problemática foram atados. Em outras 

palavras, não são completamente resolvidos no pensamento socrático-platônico, mas sim 

mantidos como um paradoxo filosófico; permanecendo, assim, como uma tensão central. 

Porquanto, a dialética socrática não se propõe a oferecer respostas definitivas, muito menos a 

estabelecer dicotomias entre ensino ou ciência e “pendor” natural (inatismo), uma vez que, 

conforme Russell (2001), ela não é um fim em si mesma, mas a lógica das ideias, que se formam 

a partir das hipóteses e das deduções. Isto fica mais claramente evidente quando sintetizamos o 

conceito de modo a dizer que, quando não mal-interpretada – tal como foi no movimento do 

ceticismo –, sua função é colocar o pensamento em movimento, conduzindo o interlocutor à 

investigação incessante. Por conseguinte, dentre as maiores lições de Sócrates, uma que 

 
69 Foi um médico, nascido em Mégara, conhecido por recomendar longas caminhadas. 
70 Embora Sócrates passou boa parte de sua vida desmascarando os sofomaníacos, aqueles de pretensa sabedoria.  



67 

 

podemos colocar em evidência para esse momento é a relação íntima que devemos fortalecer 

com a dúvida. 

É justamente a partir desse horizonte, no qual a dúvida opera como motor, e não como 

inércia, que se torna possível fundamentar nossa concepção segundo a qual a virtude se 

apresenta como algo em devir, cuja realização não se dá por uma fórmula única, mas pelo 

movimento contínuo de articulação entre a disposição interna do ser e sua correta formação. 

Assim, se, por um lado, Sócrates refuta a tese de que a virtude possa ser plenamente ensinada, 

por outro, também não a reduz a um incontestável dom divino. Sua posição, como vimos, 

permanece deliberadamente aberta, sustentando a tensão entre aquilo que pode ser cultivado 

pela Paideia e aquilo que emerge da singularidade do “eu” que se forma. 

Nesse horizonte, a concepção de formação defendida por Coêlho e Guimarães (2012) 

converge com a crítica socrático-platônica: formar ánthropos (ἄνθρωπος) o homem, não é 

transmitir conteúdos, mas favorecer o desabrochar da humanidade em cada ser. A Paideia, não 

se limita ao acúmulo de informações nem ao preparo para demandas utilitárias, mas o 

complexo: 

 

[...] movimento civilizatório e de humanização de todos os homens, como práksis, a 

educação visa a elevar o gênero humano à excelência, areté, desenvolver o que nele 

há de melhor como possibilidade e disposição, realizar a plenitude de sua existência, 

especialmente no que se refere à vida coletiva e a tudo o que é humano (Coêlho; 

Guimarães, 2012, p. 326). 

 

No solo desta tese, pedimos licença para abrir um ponto reflexivo sobre a formação em 

nosso próprio tempo. Idealmente, ela não deveria primar por um paradigma que pensa o homem 

isolado em si mesmo, mas por uma formação em comum, tal qual os helenos valorizaram o 

cosmo (no sentido de um todo ordenado) e não apenas o microcosmo, o “eu” isolado de si 

mesmo e do todo. Afinal, o que se procura, independente da época, na formação “[...] e na 

escola não é preservar a situação atual dos indivíduos, da sociedade e da humanidade, mas a 

Ideia mesma, o projeto de uma sociedade e de uma humanidade melhor, fundadas na liberdade, 

na igualdade, na justiça e na fraternidade [...]” (Ibidem, p. 326). 

A partir de Platão, deparamos com o conceito-raiz da ideia de homem, no qual a areté 

se desdobra em dimensões políticas, éticas e morais, constituindo princípios que nascem da 

própria dúvida, motor das questões filosóficas. Platão – como já dito – afirma que a formação 

é movimento de conversão da alma em direção ao inteligível, ou seja, percorrer o caminho ideal 

que ultrapasse a minoridade do homem real e concreto no seu devir (imperfeito). Coêlho e 

Guimarães, por sua vez, reforçam que a educação deve ser entendida como práxis civilizatória, 



68 

 

capaz de humanizar e emancipar, e não como adestramento ou adequação a exigências externas 

e alheias à formação do ser em sua completude. 

Então, o que nos interessa em meio ao afã para responder a tal questão (a areté é 

ensinável?) é a plausibilidade do argumento socrático-platônico, que não se ancora na premissa 

de que: (1) a “virtude é ciência”, ou seja, ensinável, premissa essa que Ânito sustenta, ao ponto 

de afirmar que os sofistas são os mestres da virtude. (2) Tampouco na premissa “Se virtude é 

ensinável, então há mestres e discípulos de virtude” que é contrastada com a afirmação oposta, 

(3) “Não há mestres e discípulos de virtude”, então a virtude não é ciência (Platão, Mên., 89a – 

89d).  

Sócrates, fazendo uso do procedimento dialético71, prioriza a primeira definição de que 

a virtude é advinda por favores divinos aos homens, portanto: “[..] a virtude não seria nem por 

natureza nem coisa que se ensina, mas sim por concessão divina, que advém sem inteligência 

àqueles aos quais advenha” (Platão, Mên., 99e – 100a). Contudo, fica evidente, mediante este 

argumento, que Sócrates não se posiciona nem de um lado nem de outro, mas se assenta na 

validade dos argumentos, sem afirmar a verdade ou falsidade das sentenças. 

Assim, a aporia socrática se manifesta: a busca pela virtude se inicia com uma afirmação 

categórica, uma crença arraigada na providência divina, para logo em seguida ser posta em 

xeque. Não há uma rejeição imediata da ideia de que a virtude possa ser um dom dos deuses, 

mas tampouco há uma aceitação acrítica. Sócrates, com sua peculiar forma de questionamento, 

abre espaço para a dúvida, para a investigação com maior sofisticação conceitual. A areté, nessa 

perspectiva, deixa de ser um presente passivamente recebido e se transforma em objeto de 

escrutínio, um enigma a ser desvendado por meio do logos.  

A beleza da dialética reside justamente nesse movimento constante de proposição, 

refutação e busca por um entendimento mais claro, sem jamais se fixar em dogmas ou verdades 

absolutas (pelo menos não na dimensão sensível). O adequado não é chegar a uma resposta 

definitiva, mas sim o processo de reflexão em si, o exercício contínuo de questionar as próprias 

convicções e as dos outros, em busca de uma compreensão mais próxima da realidade como é 

em si e por si. 

O conceito dialético socrático-platônico, no qual sua característica distintiva reside no 

espírito de uma constante reprodução dialógica, em que a dúvida é acolhida como uma 

 
71 A dialética socrática apresentada por Platão, tem um papel claro como procedimento/movimento, de certo modo, 

didática, no ideal formativo, ao ponto de ser considerada superior às outras matérias ou áreas do conhecimento. 

Por conseguinte, a dialética para esses filósofos é um processo ímpar que progride, levando aquele que a domine 

a produzir um discurso racional, não relativamente a cada coisa em si mesma, mas sobre o ser de cada coisa Cf. 

Rep., Liv. VII, 533d – 534e. 



69 

 

companheira familiar. É o germe enquistado no coração, que incomoda e arrasta o homem para 

a busca. Assim, ele [Sócrates] veste a pele do leão e aventura-se na aporia (ἀπορία) dos duros 

trabalhos de Héracles72, em caminhos imprevisíveis que impulsionam a busca pela verdade, 

justiça e, ao fim e ao cabo o Bem.  Portanto, essa verdade não é revelada por concepções fáceis, 

mas exige um esforço consciente da alma para ser buscada e encontrada. 

Em relação ao uso da palavra “consciente”, cabe esclarecer que, na língua portuguesa, 

o termo comporta dois sentidos igualmente relevantes para a presente argumentação: um 

sentido moral e um sentido técnico. No primeiro, remete à capacidade ética de discernimento; 

no segundo, à consciência como reunião de conhecimentos e à percepção de si mesmo e do nos 

cerca, ou seja, dar-se conta do que somos, da forma como nos inserimos no mundo e de como 

nossa psyché se relaciona com o outro. 

Do ponto de vista socrático-platônica, esse “eu interno” em sua phýsis é dotado de 

virtudes das quais se dá conta de algo (concreto ou abstrato), possuindo, portanto, uma 

propriedade de consciência. Nos diálogos de Platão, encontramos essas primeiras tentativas de 

compreender o funcionamento do ser humano para além do sensível, buscando uma linearidade 

nas narrativas abstratas do homo sapiens que compõem um arcabouço complexo e, muitas 

vezes, conflituoso.  

Claro que, antes de prosseguirmos, e pedimos aqui a indulgência do leitor, é necessário 

esclarecer, ainda que com algum atraso argumentativo, que phýsis, no núcleo socrático-

platônico e, portanto, helênico, tem muito pouco a ver com a acepção moderna do termo. Hoje, 

“natureza” costuma ser entendida de modo atenuado, associada aos processos naturais como 

algo sobre o qual o homem exerce domínio técnico, transformando o mundo ao seu redor. Nada 

mais distante do sentido originário. No uso grego arcaico e clássico, phýsis é, a rigor, um 

conceito ontológico, pois remete ao desabrochar daquilo que é propriamente humano, às 

instâncias profundas do ser que não se separam da vida privada e da vida política (Jaeger, 1947). 

Nesse horizonte, Jaeger (1947, p. 139) observa “[...] uma característica típica de todo o 

pensamento cosmológico grego: a interpretação dos processos naturais por meio de analogias 

retiradas da vida política e social do homem”73. Não somente; com base na análise filológica de 

 
72 Fizemos referência ao herói dos doze trabalhos, Héracles, mais conhecido como Hércules. O semideus, filho de 

Zeus e Alcmena, que matou Leão de Nemeia (cria de Équidna e Ortro), que causava devastação, completando 

assim o primeiro dos seus doze trabalhos. Alusão, portanto, de estar pronto para cumprir tarefas árduas. Sobre o 

mito Cf. HESÍODO. Teogonia: Trabalhos e Dias. v. 306 – 332. Tradução e notas de Sueli de Regino. São Paulo: 

Editora Martin Claret, 2021. 
73 A citação na bibliografia consultada é a seguinte: “[...] a feature charaсteristic of all Greek cosmological thought: 

the interpretation of natural processes by means of analogies taken from man's political and social life”. Cf. 

JAEGER, Werner. The theology of the early Greek philosophers: the Gifford Lectures 1936. Translated from the 

German manuscript by Edward S. Robinson. Oxford: Clarendon Press, 1947. 



70 

 

Jaeger, é possível compreender, como apontamos acima, que phýsis não corresponde ao sentido 

hodierno de “natureza”, mas nomeia, antes, o próprio movimento de surgimento do real. Trata-

se de um substantivo formado pelo sufixo – “sis”, que indica processo, e que, no vocabulário 

grego, expressa o ato de phýein: crescer, brotar, fazer-se visível a partir de si mesmo. 

Por isso, ainda à luz dos esclarecimentos de Jaeger, compreende-se que os helênicos 

empregavam com frequência o termo acompanhado de um genitivo, como em hē phýsis tôn 

óntōn, para indicar simultaneamente o crescimento e a gênese das coisas que encontramos no 

mundo. Contudo, phýsis não designa apenas o processo de manifestação, mas também o 

princípio mesmo de onde tal manifestação provém, ou seja, a fonte viva que continuamente 

sustenta o desdobramento do real. Em outras palavras, o conceito refere-se simultaneamente ao 

devir do homem e ao fundo ontológico que torna possível esse vir-a-ser; à realidade originária 

que subjaz e alimenta os fenômenos da experiência enquanto desenvolvimento de si próprio, 

que por conseguinte se torna manifesto ao transitar da “ideia” para a realidade sensível. 

Em última análise, Bornheim (1998, p. 14) entende que o filósofo pensa o ser “[...] e a 

partir da phýsis pode então aceder uma compreensão da totalidade do real: do cosmos, dos 

deuses e das coisas particulares, do homem e da verdade, do movimento e da mudança, do 

animado e do inanimado, do comportamento humano e da sabedoria, da política e da justiça.” 

Munido desse entendimento, e aqui o encadeamento se mostra decisivo, Platão procura 

idealizar o melhor para todos, refletindo sobre como fazer com que todas as “engrenagens” se 

encaixem e movam a “máquina” da pólis na direção do Bem. Para tanto, investiga a própria 

natureza humana: movido pela dúvida sobre o que nos humaniza, o que nos desumaniza e qual 

é o papel da formação tanto para o correto conduzir quanto para o incorreto. Em outras palavras, 

compreender a phýsis humana é o ponto de partida para compreender o destino da cidade, e é 

por isso que a reflexão política socrático-platônica não pode ser separada de seu fundamento 

ontológico e formativo: 

 

Segundo essa doutrina, toda educação é produto de phýsis, máthesis e áskesis. Para 

além do interesse pela disposição natural de cada indivíduo, essa compreensão conduz 

inevitavelmente à consideração das leis gerais da natureza humana – e tanto mais, 

porque a formação na virtude política que eles procuram promover pressupõe um 

conceito bem definido de Estado e de sociedade, bem como das condições naturais 

que os fundamentam. Ora, tais condições não são outra coisa senão as leis da natureza 

humana, a partir das quais essas formas de vida social surgiram (Jaeger, 1947, p. 

175)74. 

 
74 A citação na bibliografia consultada é a seguinte: “According to their doctrine, all education is a product of 

physis, mathesis, and askesis. Over and above their interest in the natural disposition of the individual man, this 

insight inevitably leads them to consider the general laws of human nature-all the more so since the training in 

political virtue which they strive to inculcate presupposes a well-fixed concept of State and society and of the 



71 

 

 

De modo geral, as lições socrático-platônicas sedimentam a convicção de que as 

aptidões estão intrinsecamente presentes no ser humano, portanto, naturais em nós enquanto 

“[...] seres uma vez de posse desse lote divino [areté], foi o homem, em virtude de sua afinidade 

com os deuses, o único dentre os animais [...]” (Platão, Prot., 322a), a terem condições para o 

aprender. Assim, como crianças aos olhos dos deuses, os homens, imersos na miséria de seu 

estado de princípio, dizem a metáfora que receberam dos imortais a razão e a lucidez que os 

distingue. Tornaram-se, então, seres capazes de pensar e, sobretudo, livres para escolher, 

transcendendo os desígnios puramente instintivos que regem a condição animal. 

A areté é, nesse sentido, algo tão excepcional entre os seres deste mundo que, embora 

intrínseca ao humano, sua relevância e potência nos conduzem, frequentemente, a compará-la 

ao divino. Sócrates, ao longo de seus diálogos, sugere essa associação: a razão é divina não 

apenas por sua beleza (no sentido nobre, honroso e justo), mas por sua capacidade de elevar o 

homem a ações que, outrora, pareciam restritas ao domínio dos deuses. Isso, contudo, não 

implica um afastamento dos assuntos do mundo concreto, pois tal contemplação não se 

desinteressa da realidade sensível; ao contrário, examina-a à luz da verdade. Trata-se, como já 

dito, de tomar como paradigma a ideia das formas ideais dentro de um espectro de esforço 

intelectual que desenvolva conhecimentos úteis para o comum. 

Nesse contexto, Vernant (2002) descreve a sabedoria primordial como um saber 

paradoxal: embora proclamada publicamente, permanece inacessível à maior parte das pessoas, 

sendo privilégio de poucos. O sábio (sophós – σοφός), em sua leitura, é aquele que, situado em 

um plano superior, compartilha fragmentos dessa verdade com seus semelhantes, favorecendo 

relações de mestre e aprendiz. 

Platão, entretanto, reinterpreta essa questão em chave própria. Está plenamente ciente 

de que nem todos se tornarão exímios filósofos, mas não reduz a formação ao privilégio de 

poucos iniciados. Sua concepção de Paideia implica que todos devem trilhar o caminho em 

direção à excelência, buscando ser melhores amanhã do que são hoje. Isso significa aprender a 

dominar afetos e excessos, exercitar o autoconhecimento e reconhecer a educação como pilar 

da virtude. Assim, mesmo reconhecendo os limites de acesso ao saber supremo, Platão defende 

 
general natural conditions underlying them. But these conditions are nothing other than the laws of human nature, 

from which these forms of social life have arisen”. Cf. Jaeger, Op. cit., p. 175. 



72 

 

a universalidade do esforço formativo, fazendo da filosofia não um dom reservado, mas um 

chamado à transformação da alma75. 

Platão se contrapõe à ideia de que a sabedoria seja um dom exclusivo de poucos 

escolhidos; em vez disso, defende a necessidade de uma formação em justa medida – 

equilibrada para todos os cidadãos. Ele considera essa diferenciação “ridícula”, argumentando 

que até mesmo as mulheres devem ter as mesmas oportunidades que os homens no que diz 

respeito à educação, desde que possuam vontade e inclinação para isso. Além disso, defende a 

participação das mulheres até mesmo no governo. Dessa forma, na concepção da pólis ideal, 

Platão rejeita a misoginia, uma realidade marcante nas póleis helênicas de seu tempo. A partir 

do exposto, sustenta o filósofo que: 

 

[...] não há uma ocupação dos administradores de um Estado que diga a respeito a 

uma mulher porque ela é uma mulher ou a um homem porque ele é um homem, mas 

sim as várias capacidades naturais estão distribuídas da mesma forma entre ambos 

esses seres vivos e a mulher partilha, por natureza, de todas as atividades tal como o 

homem. [...] E as mulheres governantes, também, Glauco, pois não deves pensar que 

o que eu disse se aplica mais a homens do que a mulheres que entre eles tenham 

nascido com as naturezas adequadas (Platão, Rep., Liv. V e VII, 455d e 540c). 

 

Retomando nossa defesa da areté como algo não passivo de ensino, para exemplificar 

por intermédio de outro diálogo, em um ponto da conversa com Protágoras, Sócrates reafirma 

sua teoria de que a virtude não pode ser ensinada. Ele reconhece o plano da virtude como 

imanente ao ser humano, bem como o perigo daquilo que pode ser mais tirano no homem. E 

esses por sua vez são os que se encontram mais distantes da virtude e da justiça (Platão, Rep., 

Liv. IX, 587d). Isso esclarece que existem meios pelos quais se pode elevar, nas palavras de 

Píndaro: “[...] homem, torna-te no que és”. Ou seja, a ideia de autoaperfeiçoamento e de 

aproveitar aquilo imanente à alma como forças internas para crescer em excelência divina ou 

na mais pura natureza dionísica. 

A inércia oriunda dos excessos em prazeres e paixões, bem como a prodigalidade, 

jamais são capazes de tornar uma mente saudável, tampouco nutrem na alma qualquer forma 

de excelência. Ao contrário, é o esforço racional que nos conduz a ações em tudo aquilo a que 

nos propomos fazer, ações dignas de serem reconhecidas, nas palavras de Sócrates, como 

próprias de homens bons (agathoì – ándres). Falar de virtude, nesse contexto, é 

inescapavelmente remeter ao duro trabalho de Héracles, pois longo e árduo é o caminho que 

 
75 Convém distinguir que Vernant (2002) aborda o sophós (σοφός) a partir de uma perspectiva histórico-

antropológica, enfatizando seu caráter paradoxal e elitizado na Grécia arcaica. Já Platão, ao propor o philósophos 

(φιλόσοφος) como amante do saber, desloca essa noção: o acesso ao conhecimento não é privilégio exclusivo, mas 

tarefa universal da Paideia, ainda que nem todos atinjam o grau mais elevado da sabedoria. 



73 

 

leva à excelência, enquanto fácil e confortável é o infortúnio que acolhe o audaz bárbaro, aquele 

que despreza a medida e cede aos impulsos. 

Para essas palavras, ó, cantam as Musas a Hesíodo, que outrora admoestara seu irmão 

Perses, sobre a lição do valor da virtude: 

 

O infortúnio pode ser adquirido facilmente, tanto quanto quiseres, pois reside bem 

próximo de nós, e o caminho para ele é plano. Mas diante da virtude, em troca, os 

deuses imortais colocaram o suor. É longa e íngreme a trilha que a ela conduz, e árduo 

o seu começo. Porém, quando se chega ao cume o caminhar se torna fácil, por mais 

difícil que antes houvesse sido (Hesíodo, Teogonia: Trabalhos e Dias, v. 286 – 292). 
 

A virtude e o vício, no horizonte socrático-platônico, dependem diretamente da 

formação; ambos resultam do modo como os três elementos da alma (racional, colérica e 

apetitiva)76 são nutridos e ordenados. Nas palavras de Platão: “Afirmamos amiúde que há três 

instâncias em três regiões, alojados em nosso interior, e que cada um deles possui os seus 

movimentos característicos” (Platão, Tim. 89e). Ao contemplar essa arquitetura anímica, torna-

se evidente que a disposição ética, moral, intelectual e política do homem decorre exatamente 

da relação entre essas partes princípios, cuja ordenação ou desordem estrutural determina a 

excelência ou a degradação da psyché (Platão, Rep., Liv. IX, 580d – 580e).  

Lewis Campbell (1861) denomina esses princípios estruturantes de “axiomas da mente” 

(axiom of the mind), pois se vinculam à tensão constante entre o sensível e o inteligível: 

aprender, desejar e controlar. O que poderíamos ousar nomear, grosso modo, caro leitor, como 

triângulo dinâmico que estrutura tanto a formação quanto a possibilidade de seu desvio. 

Platão, ao examinar a constituição da alma, recorre a imagens míticas como recurso 

pedagógico para tornar visível o invisível. Para tanto, sugere que as instâncias da alma possam 

ser figuradas à maneira de monstros fabulosos, como a Quimera, derrotada por Belerofonte, ou 

Cérbero, o cão de múltiplas cabeças que guarda as portas do Hades77. Sócrates descreve: 

 

Então, molda uma forma única de uma besta multicolorida dotada de várias cabeças, 

cujo crescimento e mudança a besta é capaz de determinar segundo quer, tais cabeças 

são tanto de animais domesticados quanto de animais selvagens. [...] Agora molda 

uma outra forma, de um leão, e uma outra ainda de um ser humano, construindo a 

 
76 A metáfora das três figuras, a besta multiforme, o leão e o homem, corresponde à estrutura tripartida da alma 

em Platão. A besta simboliza os apetites (epithymía – ἐπιθυμία), o leão representa o elemento colérico (thymós – 

θυμός) e o homem, a razão (logos – λόγος). O conflito entre essas partes ilustra como a desordem conduz ao vício 

e à tirania interior, enquanto a justa hierarquia, com a razão governando, conduz à virtude e à justiça. 
77 Belerofonte é um herói da mitologia helênica, célebre por derrotar a Quimera, criatura híbrida que reunia em si 

partes de leão, cabra e serpente, símbolo da monstruosidade e do caos. Já Cérbero é o cão guardião do mundo dos 

mortos, de três cabeças, incumbido de impedir que os vivos entrem no Hades e que os mortos dele escapem. 

Ambas as figuras pertencem instrumentalização do mito que Platão reelabora de modo alegórico e filosófico, a 

fim de explicar as forças contraditórias presentes na psyché humana. 



74 

 

primeira muito maior e a outra segunda em tamanho. [...] Agora combina as três de 

modo que resultem em uma parte que de alguma maneira se desenvolvam 

associativamente. [...] Em seguida, molda externamente em torno delas a imagem de 

uma delas, aquela do ser humano, de forma que alguém que não pode ver inteiramente, 

mas apenas vê o envoltório externo, perecerá que se trata de uma criatura única, e 

viva, um ser humano (Platão, Rep., Liv. IX, 588c – 588e). 

 

Figura 1 – Belerofonte abate a Quimera 

 
Fonte: HAWTHORNE, Nathaniel. Mitos gregos I: edição ilustrada: histórias extraordinárias de heróis, deuses e 

monstros para jovens leitores. Ilustrações de Walter Crane. Rio de Janeiro: Clássicos Zahar, 2016. 

 

Essa representação evidencia, primeiramente, que tendemos a perceber apenas o 

invólucro externo, ignorando o interior. Em segundo lugar, Platão utiliza essa alegoria, da qual 

o mito reformulado representa uma lição, para afirmar que a criatura imaginada por Glauco 

representa o homem, sendo a parte racional aquela que aprende, enquanto a parte colérica e a 

apetitiva é o voraz leão, tendo esse último duas cabeças.  

Em linhas gerais, a divisão do ser humano em três elementos poderia sugerir, a um olhar 

superficial, uma redução de sua essência. No entanto, no horizonte socrático-platônico, essa 

estrutura se inscreve no plano ontológico e se articula também com as dimensões gnosiológica, 

epistemológica, política e ética, compondo o núcleo formativo da alma. Platão não pretendeu 

reduzir a complexidade infinita do ser humano a três partes arbitrárias, mas organizar o 

essencial em categorias operacionais, capazes de tornar inteligíveis as tensões que atravessam 



75 

 

tanto a vida interior quanto a vida na pólis, permitindo que todo o mistério do homem, em 

última análise, caiba em “três cadernos”78. 

Essa tripartição, longe de ser uma simplificação, revela-se um recurso filosófico para 

reflexão dos dilemas centrais da condição humana: o conflito entre desejo e razão, a mediação 

da coragem e da cólera, e a possibilidade de harmonia sob o governo do intelecto. Como lembra 

Sócrates, não se trata de extinguir uma parte em favor da outra, mas de ordenar as forças da 

alma de modo justo e equilibrado. 

Não apenas, a resultância da virtude ou do vício, fundamentada no simulacro platônico 

citado acima, reflete a dualidade da vida humana. Ou seja, o homem ao se submeter aos vícios 

que urgem e nos cercam por todos os lados79, são comportamentos prejudiciais ao alcance do 

Bem. Não somente, alimentando a alma do homem com a treva do idiotismo e injustiça, o que 

fortalece a parte monstruosa, destruindo a razão, distorcendo a alma e cegando seus olhos para 

a verdade. Ao fim e ao cabo, reduzindo o ser à fome espiritual (Platão, Rep., Liv. IX, 589a), 

tornando-o tão fraco e incapaz que é arrastado pelos outros dois aspectos menos nobres de sua 

alma. 

Dessa forma, aquele que vê a justiça como algo benéfico para si e para seus semelhantes, 

diz Platão, naturalmente agiria de modo que a parte racional do homem pudesse assegurar o 

domínio e a vigilância sobre as outras duas partes. Semelhante ao bom agricultor que cultiva as 

plantas boas e impede o crescimento das ervas infestantes. Não se trata, assim, de erradicar os 

elementos menos nobres da alma, mas de obter a aliança da natureza do leão e cuidar de todas 

os constituintes em conjunto, análogas ao que vem sendo incansavelmente repetido, o equilíbrio 

entre si conquistado pela formação ideal. Platão ensina que o que é mais belo e nobre é submeter 

a parte animalesca a regulação da razão, ou melhor, à sua parte divina (Platão, Rep., Liv. IX, 

589d). Como diz a velha ode, que a harmonia das partes discordantes leva à geração80. 

 
78 É nesse sentido que recorremos a uma alusão literária de Fiódor Dostoiévski, em Crime e Castigo, sugere pela 

voz de uma personagem a negação que “todo o mistério da vida cabe em dois cadernos” (Dostoievski, 2019, p. 

262). Com licença poética, ampliamos essa imagem para três, associando-a à estrutura de Platão da alma. Assim, 

como na metáfora do romance, o que está em jogo não é a redução da riqueza da vida a poucos elementos, mas a 

tentativa de apreender o essencial em formas compreensíveis, capazes de orientar a reflexão filosófica. Usamos 

como referência a 8ª Edição da editora 34, tradução de Paulo Bezerra. 
79 Trecho do ensaio do filósofo romano Sêneca, que tal como Sócrates teve o mesmo fim no abraço gélido do 

veneno: Urgent et circumstant uitia undique nec resurgere aut in conspectum ueri attollere oculos sinunt. Et 

immersos et in cupiditatem infixos premunt, numquam illis recurrere ad se licet. – Vícios urgem e nos cercam por 

todos os lados, não nos permitem emergir ou mover os olhos em busca da verdade, mas nos empurram imersos e 

presos em direção ao desejo. Nunca lhes é permitido voltar a si mesmos; tradução de Artur Costrino. Cf. Sêneca, 

Sobre a brevidade da vida. (2020), edição bilíngue. 
80 Referenciando Públio Ovídio Nasão (42 a.C. – 18 d.C.), no poema épico Metamorfoses Liv. I., cuja obra 

apresenta mitos helênicos e romanos. A versão utilizada é da LeBooks Editora, (2020), E‑book Kindle, ASIN 

B08HSNZ7NT. 



76 

 

À luz desse contexto, vamos construir na imaginação um outro simulacro da virtude 

enquanto phýsis da alma humana que esclareça nossa argumentação. Remontando a um tempo 

em que os deuses são imortais, ao criarem as qualidades essenciais das criaturas, utilizaram 

uma combinação de elementos fundamentais da terra e do fogo. Quando chegou o momento de 

trazer essas criaturas à luz, designaram Prometeu81 e o seu irmão Epimeteu82 para atribuir a cada 

uma as características necessárias. Prometeu, ao verificar a distribuição, percebeu que os 

animais estavam devidamente equipados pelo concedimento de Epimeteu, enquanto o homem 

permanecia desprovido de vestimentas, calçados e armas (Platão, Prot., 320d – 321d). 

Diante desse dilema, Prometeu, deus civilizador de homens, que ousou desafiar Zeus83, 

buscando uma solução para a sobrevivência do homem, decidiu furtar de Hefesto84 e Athena85 

o dom do fogo, sem o qual, a ciência seria impossível e as artes seriam inúteis. Dessa forma, 

dotou o homem com o conhecimento técnico necessário para a vida, mas deixou-o sem o pudor, 

que estava sob a guarda do Rei do Olimpo. Prometeu não tinha permissão para adentrar a 

morada de Zeus, onde essa sabedoria do pudor era mantida, devido à vigilância implacável das 

sentinelas (Platão, Prot., 321b – 321e). 

O filho de Cronos86, após condenar Prometeu ao flagelo “eterno”87, incumbiu seu filho 

Hermes88 para partilhar o pudor e a justiça entre todos os homens, pois as cidades humanas não 

poderiam prosperar se esses elementos fossem reservados apenas a alguns, como ocorre com 

outras habilidades. Além disso, Zeus decretou que qualquer pessoa desprovida de pudor e 

 
81 Na mitologia helênica, é conhecido por suas habilidades como mestre artesão. Ele é famoso por ter roubado o 

fogo dos deuses para trazer à humanidade, simbolizando o uso do conhecimento e da tecnologia. 
82 Irmão de Prometeu, ficou incumbido de atribuir a cada animal características específicas. 
83 Zeus, rei dos deuses, filho dos titãs Cronos e sua esposa Réia, inaugurador do período olímpico. Hesíodo o 

descreve “[...] como aquele que reina no céu desde que superou o seu progenitor Cronos” – Frag. v. 62 – 74, Cf. 

Hesíodo, Teogonia: Trabalhos e Dias. Edição usada pela editora Martin Claret, 2021. 
84 Hefesto, na mitologia helênica, é o deus do fogo, dos metais e da forja de grandes artífices. Ele é filho de Zeus 

e Hera e é conhecido como um grande forjador, simbolizando o trabalho e a habilidade na fabricação de armas e 

ferramentas. 
85 Athena, filha unigênita de Zeus, é a deusa da sabedoria, da guerra, das artes, da inteligência e da justiça. 
86 É o mais jovem dos titãs, filho de Urano, o céu estrelado, e Gaia, a mãe-terra na mitologia helênica, 

personificação divina do tempo físico, cronológico que segue uma ordem. Na Teogonia, após a queda de Urano, 

Cronos se torna o governante dos titãs. No entanto, ele teme ser derrubado por seus próprios filhos, como ele fez 

com seu pai. Para evitar isso, ele engole cada um deles ao nascer – “[...] pois soube da Terra e do Céu constelado 

que lhe era destino por um filho ser submetido apesar de poderoso, por desígnios do grande Zeus.” Cf. HESÍODO. 

Teogonia: Trabalhos e Dias. v. 463 – 5. Tradução e notas de Sueli de Regino. São Paulo: Editora Martin Claret, 

2021. 
87 Conta Hesíodo que, embora Prometeu tenha desafiado os desígnios do filho de Cronos, e sendo punido, tendo 

seu fígado imortal devorado por uma águia de grandes asas todos os dias, fora libertado de sua dolorosa pena por 

Héracles. E para glória de seu bastardo filho, Zeus não discordou. Cf. v. 521 – 534; Teogonia: Trabalhos e Dias. 
88 Hermes, é amplamente conhecido como o mensageiro dos deuses do Olimpo. Além de, em algumas narrativas 

também ser associado como deus dos marinheiros. 



77 

 

justiça deveria enfrentar o mesmo destino de Prometeu, sendo vista como uma ameaça à 

comunidade (Platão, Prot., 322c – 322d). 

Analogamente, Sócrates argumenta que, assim como Prometeu não pôde obter para o 

homem a sabedoria imbuída de pudor – que conferia um encadeamento de qualidades: do senso 

de honra e dignidade – e a justiça – que proporciona o senso de ordem e o entendimento do que 

é correto ético e moralmente justo. Esses princípios que seriam indispensáveis nesse contexto 

para regularem as poleis e fortalecerem os laços entre a constelação de pessoas, no sentido de 

participação política ativa, e que não poderiam ser simplesmente ensinados ou transmitidos 

externamente (Platão, Prot., 322c), mas dados pela graça divina que floresce internamente no 

próprio ser. 

Do mesmo modo, a virtude, ao contrário das artes técnicas que Prometeu conseguiu 

roubar e distribuir ingenuamente aos mortais, deve se desenvolver internamente em cada ser. 

Assim, mais uma vez se enfatiza que a virtude não é um produto da instrução externa, mas 

aflora no humano como ciência nutrida pelo resultado do cultivo e do desenvolvimento pessoal. 

Logo, a areté socrático-platônica não é por vias do ensinamento. É presente no homem 

numa situação de um conhecimento não lembrado, que deve ser examinado. Em outras palavras, 

o gnōsis é uma forma de memória, um processo de reminiscência daquilo que é hermético. A 

título de explicação, aquilo que está oculto. Sugerindo então, que o conhecimento é uma forma 

de relembrar verdades que já estão dentro de nós, um despertar do que esteve presente na 

profundidade da alma, uma vez que, se banharam nas águas do rio Lethes89, pois: 

 

Sendo então a alma imortal e tendo nascido muitas vezes, e tendo visto tanto as coisas 

que estão aqui quanto as que estão no Hades, enfim todas as coisas, não há o que não 

tenha aprendido; de modo que não é nada de admirar, tanto com respeito à virtude 

quanto ao demais, ser possível a ela rememorar aquelas coisas justamente que já antes 

conhecia. Pois, sendo a natureza toda congênere e tendo a alma aprendido todas as 

coisas, nada impede que, tendo alguém rememorando uma só coisa – fato esse 

precisamente que os homens chamam de aprendizado –, essa pessoa descobre todas 

as outras coisas, se for corajosa e não cansar de procurar. Pois, pelo visto, procurar e 

o aprender são, no seu total, uma rememoração (Platão, Mên., 81c, grifo próprio). 

 

Por esse argumento, Platão demonstra o raciocínio de Sócrates, a superação dos 

elementos míticos apresentados a priori por Mênon. A consideração plausível é alcançada com 

base em uma interpretação filosófica e sustentada por experimentação, antes de ser devidamente 

formulada. A guisa de exemplo, Sócrates, diz, após examinar as respostas obtidas através do 

questionamento sobre geometria ao escravo (que participa do diálogo juntamente com Mênon 

 
89 Na mitologia helênica, o rio Lethes é um dos cinco rios do Hades, representando o esquecimento. 



78 

 

e Ânito), que, embora este não tivesse intelecção prévia da arte geométrica, foi capaz de alcançar 

o entendimento por conta própria. Essa concepção, leva à consideração plausível de que o 

conhecimento resulta da formulação do que recebemos de fora por meio dos sentidos, aliado a 

processos internos que propiciam a ciência de algo.  

Talvez possamos relacionar essa revelação do conhecimento ao “sonho lúcido” que 

explica o modo pelo qual o escravo, no Mênon, entende a solução do problema proposto por 

Sócrates sobre a construção de um quadrado com área dupla (Platão, Mên, 85c). Naturalmente, 

essa associação pode parecer contradizer a ideia da experiência de acesso ao saber, 

especialmente se diferenciarmos o processo de aprendizado do estado alcançado por meio dele, 

ou seja, a prática da maiêutica socrática. Recontextualizar essa “epifania” do saber não gera 

oposição; apenas oferece uma nova perspectiva teórica sobre como Sócrates pressupõe a 

maneira pela qual o escravo aprendeu. Nesse aspecto, retornamos uma vez mais que o 

conhecimento em excelência não é adquirido de forma totalmente exógena, mas resulta de uma 

interação entre interior e exterior. O escravo, apresentado no diálogo, extraiu e recebeu dados 

sensoriais (exterior) e os relacionou com o que está presente na própria alma (interior – matéria-

prima). Que apenas necessita de orientação para ser resgatado como conhecimento.  

Embora possa parecer hierofania à priori, essa reflexão não promove uma visão mítica, 

mas sustenta que todo ser humano, assim como o escravo de Mênon, possui uma base intelectual 

para aprender, capaz de desenvolver conhecimentos antes desconhecidos e não ensinados. Além 

do que, a religiosidade helênica possui acepções distintas das conhecidas no mundo hodierno. 

Conforme observa Bornheim (1998), a religiosidade grega não se estrutura a partir da noção de 

um mundo sobrenatural separado da ordem do real (natural), tampouco se funda em dogmas ou 

verdades reveladas exteriores à própria natureza. Os deuses, nesse horizonte, não exigem 

conversão nem pertencem a um povo eleito; manifestam-se, antes, como presenças evidentes e 

imanentes à ordem própria das coisas, partilhando o mesmo plano de existência que os homens, 

os afetos, os fenômenos naturais e as práticas humanas. É justamente essa inserção dos deuses 

no tecido do mundo que lhes confere uma universalidade singular, distinta do exclusivismo 

característico das religiões monoteístas. 

Todavia, embora tal concepção seja relevante para compreender o pano de fundo 

cosmológico e religioso do pensamento helênico, não é a partir desse registro que se pode 

avançar, de modo estrito, na elaboração socrático-platônica da virtude, cuja fundamentação 

desloca-se progressivamente da ordem natural-divina para a centralidade da alma racional, da 

formação ética e do governo de si. 



79 

 

Em síntese, a maiêutica socrática, aplica-se a ideia de que o pensamento ou a sabedoria 

não podem ser transmitidos como se fossem uma doença. Porém, tal ação (orientação) 

assemelha-se à atuação de um médico que, conhecendo o funcionamento do ser humano, utiliza 

a arte da medicina para induzir a própria resposta biológica do homem a ser agente da sua cura. 

Nesse sentido, Sócrates, com orgulho, compara sua prática ao trabalho de sua mãe parteira, 

afirmando que sua arte consiste em ajudar os jovens a darem à luz a seus próprios pensamentos, 

não baseados em aparências ou relativismo opinativo, mas no crivo da razão. Assim, diz 

Hesíodo, em Trabalhos e Dias (v. 293 – 297): “O homem virtuoso é aquele que pensa por si 

mesmo, refletindo sobre o que é melhor mais adiante e no final. [...] Porém, quem não pensa 

por si mesmo, nem retém em si os bons conselhos, esse é um homem inútil.” 

O caso é que Sócrates não era um mestre da virtude, como os arautos da sofística 

frequentemente alardeavam. Como ele próprio declara: “[...] sou incapaz de engendrar a 

sabedoria. [...] jamais aprenderam algo de mim, tendo, porém, a partir de si mesmos, descoberto 

e dado à luz muitas belas coisas” (Platão, Teet., 150c – d). Posicionamento esse, que Xenofante 

corrobora, defendendo que Sócrates, não professou ser um mestre do ensino da virtude (Mem. 

Soc., Liv. I, 2,3). 

Essa reflexão, ao vincular o processo de formação à introspecção e à autodescoberta, ou 

seja, ao cuidado com a alma, serve de base para a concepção socrático-platônica da pólis ideal 

e do homem justo. A justiça, nesse horizonte filosófico, é compreendida como a justa proporção 

entre os elementos constitutivos da alma; em outras palavras, consiste em colocar cada parte no 

lugar que lhe é próprio, conforme suas aptidões naturais e uma justa formação. O homem justo, 

portanto, é aquele que vive segundo o “bom prosseguimento” – como diria Sócrates –, pois, 

trilhando o caminho da justiça, encontra com mais clareza a virtude que ajusta a finalidade de 

vida, “liberando a correnteza para estar sempre na alma excelente” (Platão, Crát., 415e). Assim, 

em outra ocasião, ensinou Sócrates a Aristipo sobre a justiça ser, em essência e nome, o ajuste 

de algo desajustado: “Todas as coisas são boas e belas relativamente aos propósitos aos quais 

estão devidamente ajustadas, más e feias relativamente aos propósitos aos quais são mal-

ajustadas” (Xenofonte, Mem. Soc., Liv., III, 8,7). 

A virtude, nesse contexto, manifesta-se em atos justos, em escolhas ponderadas e em 

uma conduta que visa não apenas o benefício pessoal, mas também o bem comum. O homem 

dotado de areté não se satisfaz com a mera contemplação da verdade: ele se empenha em vivê-

la, em incorporá-la ao modo de ser e agir, tornando-se ele mesmo uma expressão do justo. 

Nestes termos, a concepção de cidade ideal, segundo Platão, está intrinsecamente 

vinculada à formação dos cidadãos em direção à excelência ética, moral, intelectual, não 



80 

 

somente, mas também do belo, do bom, do nobre, do justo, enquanto condição necessária para 

o alcance da justiça em sua forma mais elevada. Ainda assim, esse projeto formativo não escapa 

aos limites de seu tempo, especialmente no que diz respeito à divisão política e ao acesso restrito 

à formação filosófica na Hélade. Todavia, ele idealiza uma estrutura igualitária e funcional da 

pólis, na qual cada cidadão (homem ou mulher) deve ser educado conforme sua natureza e suas 

aptidões específicas. De modo que: 

 

[...] tudo aquilo que é útil será para nós belo. A razão que tinha em meu espírito ao 

afirmar isso é esta: dizemos que os olhos [alma]90são belos não quando julgamos que 

se acham em um estado em que se mostram incapazes de ver, mas quando são capazes 

e são úteis à visão. [...] E também nos expressamos assim em relação ao corpo inteiro, 

dizendo que é belo (apto, excelente, perfeito), parte dele para a corrida, parte para a 

luta. O mesmo vale para todos os animais, digamos um belo (excelente) cavalo, ou 

um belo (excelente) galo, ou uma bela (excelente) codorniz; e todos os utensílios e 

veículos terrestres e, no mar, navios cargueiros e belonaves; e todas as ferramentas e 

instrumentos de todas as artes, da música e das outras; e, se quiseres, atividades e leis 

inclusive: praticamente tudo isso chamamos de belo no mesmo sentido [...] como é 

formado pela natureza, como é fabricado, como foi promulgada, e então chamamos o 

que é útil de belo com respeito à maneira em que é útil, do prisma do propósito para 

o qual é útil e do tempo em que é útil; e daquilo que se mostra em todos esses aspectos 

inútil, dizemos que é feio (inapto, ruim, imperfeito) (Platão, Hp. Mai., 295c – e, grifo 

próprio). 

 

É prudente esclarecer, aqui, o sentido que Platão confere à noção de natureza (phýsis). 

Ainda que, sob uma leitura moderna, especialmente nietzschiana, essa ideia pudesse ser 

recebida com ceticismo ou mesmo ironia, como se Platão partisse de uma idealização ingênua 

da essência humana, o que se tem, de fato, é uma tentativa de sondar as potencialidades mais 

elevadas do ser. Não se trata, como nos estoicos, de exaltar uma natureza humana 

autojustificada ou adornada por pretensos espinhos gloriosos, mas de examinar, pela via da 

dúvida socrática, quais disposições internas tornam o ser humano capaz de transcender suas 

inclinações inferiores. À guisa de exemplo, imaginemos sem amenidades o homem sob as 

rédeas de seu estado de princípio, nesse cânone, ele é indiferente à justiça e ao bom senso, 

criatura sem propósito, sem a previsibilidade de ações, tão livre quanto a mais estúpida besta. 

Platão entende, assim, a natureza como aquilo que há de mais próprio e profundo no ser, 

e não é claro como uma fatalidade biológica, mas uma vocação da alma para a razão e para o 

Bem. Sua filosofia busca depurar a natureza humana até o ponto em que ela possa ser educada, 

elevada e conduzida ao domínio da razão. Esse projeto implica distinguir, na psykhé, suas partes 

 
90 O que se depreende dessa explicação é que Sócrates elucida a dimensão imaterial da metáfora, a alma, pois, logo 

em seguida, ele acrescenta que também a dimensão material, o corpo, que igualmente está submetido às mesmas 

regras do belo, não no sentido físico-estético, mas na qualidade de essência, cuja finalidade é ser funcional. 



81 

 

constitutivas e, por analogia, estruturar a cidade ideal em três classes principais, cada uma 

correspondente a uma dessas partes. 

Contudo, a organização dessas classes não se estabeleceria de modo algum por 

fundamentos de linhagem, mas pela formação. A esta caberia a tarefa de desvendar e educar as 

faculdades de cada ser, agregando-o ao lugar que sua própria natureza lhe “concedeu”. Importa 

dizer que, ainda que Platão tivesse reservas quanto ao mérito do governo democrático, não 

deixou de reconhecer as diferenças particulares de cada cidadão, sustentando, assim, a 

necessidade de uma formação de caráter democrático, capaz de possibilitar uma educação 

humanizadora ideal e comum para todos. Sua República, portanto, distribui as classes conforme 

a aptidão de cada um e não em uma relação de brâmanes e Dálits91, ou seja, segundo um 

“espírito de castas”, como prerrogativa de sociedades atuais nas quais a igualdade de direitos 

não se encontra assegurada (Freire, 2025). 

Neste horizonte conceitual, idealizar uma pólis vai além da organização política, 

econômica e normativa. O núcleo desse ideal está na centralidade da formação filosófica, que 

orienta a reavaliação das formas de governo (aristocracia, timocracia, oligarquia, democracia e 

tirania) no seio do diálogo A República. Platão postula que necessariamente há tantos tipos de 

naturezas humanas quanto formas de governo. Portanto, se existissem cinco formas de governo, 

também haveria cinco formas de alma e vice-versa (Platão, Rep., Liv. VIII, 544d – 544e). 

A análise socrático-platônico das constituições, portanto, não se reduz a uma tipologia 

política, mas revela a estrutura da alma projetada no corpo da cidade. A pólis, como 

microcosmo ético, espelha o estado interior do homem que a habita: cada regime corresponde 

a uma configuração psíquica, e toda degeneração política nasce, antes, como desordem da alma. 

É nesse ponto que a reflexão de Jaeger adquire relevância argumentativa, pois identifica na 

Paideia o eixo que une psicologia, ética e política. A investigação das formas de governo torna-

se, em Platão, um estudo da natureza humana, e a política, uma extensão da psicologia da alma. 

Nesse sentido, conforme explica Jaeger (2013, p. 940): 

 

A maneira como Platão descreve as constituições políticas é uma obra-prima de 

psicologia. É a primeira interpretação geral desse tipo de dentro para fora, da essência 

das formas da vida, que a literatura universal conhece. É talvez pelo seu realismo e 

pela maneira como capta os pontos fracos que a análise que Platão faz do tipo 

 
91 Os brâmanes constituem a casta sacerdotal mais elevada do sistema hindu de varnas, responsáveis pelos rituais 

e pela preservação dos Vedas; já os dálits, historicamente chamados de “intocáveis”, foram excluídos desse 

sistema, relegados a funções consideradas impuras e socialmente marginalizados, condição que, embora 

juridicamente abolida pela Constituição indiana de 1950, ainda persiste em práticas discriminatórias, conforme 

explicam Kumar e Manju (2023). Cf. An Introduction to the Basic Elements of the Caste System of India, PMC, 

disponível em https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10764522/pdf/fpsyg-14-1210577.pdf; acesso em 6 out. 

2025. 



82 

 

democrático se distingue da glorificação de Atenas feita na oração fúnebre de Péricles; 

e distingue-se também do panfleto crítico Constituição de Atenas, pela ausência de 

qualquer ressentimento oligárquico. Platão não fala como um homem de partido. 

Adota uma atitude igualmente crítica em face de todas as formas de constituição. 

 

A rigor, a justiça representa a organização excelente das partes que compõem um todo, 

a justa medida (métron – μέτρον). Como explica Reale (2022), ela é também a inclinação natural 

da alma para agir em harmonia com seus insumos constituintes, realizando o que lhe é próprio, 

do modo adequado. Uma cidade é, portanto, justa quando cada cidadão, dentro da divisão 

funcional, cumpre sua tarefa sem usurpar a dos outros, mantendo-se, é claro, vinculado ao seu 

eu político, isto é, à sua responsabilidade diante do bem comum. A justiça opera, assim, como 

o equilíbrio tanto na pólis quanto na alma. Então, ao cidadão justo que: 

 

[...] não diferirá de modo algum de um Estado justo relativamente à forma da justiça, 

mas será semelhante a ele [...] é justo quando cada uma das suas três classes naturais 

cumpre a função ou atividade que lhe é própria, e que é moderado, corajoso e sábio 

devido a certos outros estados e hábitos dessas classes (Platão, Rep., Liv. IV, 435b, 

grifo próprio). 

 

Assim como em uma cidade, onde todos devem atuar em conjunto, também no homem 

– entendido como um microcosmo da pólis – essas três faculdades fundamentais da alma 

humana, devem coexistir em equilíbrio, formando um todo coeso e harmônico. A razão, sendo 

a parte da alma que aprende, julga e delibera, deve exercer o governo, orientando os desejos e 

regulando os impulsos. É essa ordenação racional que torna possível a moderação e impede o 

extravio na busca dos prazeres supérfluos. Nessa perspectiva, explica Jaeger (2013, p. 901): 

“Juntamente com as outras três virtudes é aqui absorvida pela superior unidade da sabedoria, a 

qual é de per si uma parte divina da alma, que conhece o divino na sua forma pura como ideia 

do Bem”.  

A ira, quando vinculado à coragem e à força de vontade, deve apoiar a parte racional, 

servindo como seu aliado na resistência contra os medos e paixões que ameaçam o equilíbrio 

interno. Por fim, os apetites, ligados aos desejos e às necessidades do corpo, devem ser 

temperados, não eliminados, para que a vida possa ser vivida de maneira plena e saudável. 

Tanto é, que “[...] ninguém poderia dizer que é um bem-aventurado se não tem nenhuma parte 

de si composta pela coragem, nem temperança, nem justiça, nem moderação” (Arist., Pol., 

1323a30). 

Em contrapartida, quando as partes irascível e apetitiva da alma, não apenas por sua 

natureza, mas devido a uma formação distorcida ou inadequada, são mais nutridas e se unem, 

elas deixam o ser à mercê dos perigos do desejo desordenado e da injustiça. Nessa condição, o 



83 

 

ser é títere de suas paixões e impulsos descontrolados, perdendo de vista o que é correto, justo 

e o com efeito, o caminho do Bem. Parafraseando o escritor russo Fiódor Dostoiévski, um 

homem movido pelos desejos e paixões cegas constrói suas esperanças sobre bases 

inexistentes92. Ou seja, a disposição da alma, na qual as componentes menos nobres se apoderam 

do domínio que deveria pertencer à razão, resulta em uma vida desregrada e vazia. A alma, 

desprovida de um equilíbrio essencial, instaura-se um campo de batalha onde impulsos 

polarizados se digladiam incessantemente, impedindo o homem de alcançar a felicidade e a 

virtude.  

A busca incessante por prazeres imediatos, sem a baliza da razão e a moderação do 

espírito, inevitavelmente conduz à insatisfação e ao sofrimento, pois os apetites, quando 

desenfreados, jamais se saciam por completo. A ausência de coragem, por sua vez, paralisa a 

alma, impedindo-a de enfrentar os desafios da vida e de perseguir seus objetivos mais elevados. 

Dessa raiz corrompida, emerge inevitavelmente a injustiça, que se manifesta externamente nas 

ações do homem, levando-o a agir de modo contrário ao que é justo e equilibrado. Platão 

argumenta que essa batalha interna comparando a alma a um contendor em luta, no qual o logos 

e os desejos se enfrentam constantemente.  

Nessa ideia, a Paideia socrática-platônica busca a flagrante reconciliação e equilibrar a 

luta interna entre as partes da alma, desenvolvendo a razão para que seja uma moderadora 

eficaz. Isto é, uma formação adequada é fundamental para que a parte racional da alma domine 

os desejos irracionais, direcionando-os a fins mais elevados e justos. 

Este conceito de equilíbrio e desequilíbrio possui implicações diretas na discussão sobre 

a tirania, que será abordada no terceiro capítulo. Contudo, é pertinente apresentar um breve 

preâmbulo neste momento. Sob o regime tirânico, seja em um governo ou em uma 

personalidade, os elementos irracionais assumem o controle, subjugando a razão e despertando 

os aspectos mais negativos da alma.  

Tanto o tirano quanto o seu governo são guiados por desejos desmesurados e pela 

opressão. Sua natureza, personificação desse descontrole, governa de maneira arbitrária e 

injusta, movido por uma busca insaciável por poder e satisfação egoísta. Ao ceder a esses 

impulsos, ele transforma suas necessidades predatórias em direitos legítimos, usurpando e 

corrompendo a formação e a liberdade da alma. Dessa forma, desestabiliza e corrompe esferas 

fundamentais, abusando das faculdades que deveriam sustentar a justiça, a ordem, a moral, a 

 
92 Cf. Fiódor Dostoiévski, O idiota de 1869. 



84 

 

ética e, em última análise, o Bem. Pois “[...] o que destrói e corrompe é sempre o mal, o que 

preserva e beneficia é o bem” (Platão, Rep., Liv. X, 608e). 

O tirano, tanto na alma quanto no governo, é aquele que se torna escravo de seus 

próprios apetites, sendo incapaz de alcançar a liberdade nem sobre si, tampouco permitindo-a 

aos outros. Incapaz de governar a si mesmo, sua tirania estende-se como um espelho da própria 

desordem, instaurando um regime no qual a vontade arbitrária e caprichosa substitui a justa 

medida, e a razão cede lugar ao ímpeto desregrado. 

A liberdade que encontra-se no pensamento socrático-platônico não se confunde com a 

satisfação irrestrita dos desejos; antes, está no equilíbrio interno proporcionada pelo domínio 

da parte superior da alma sobre as inferiores. A justa medida é, portanto, a condição essencial 

para que a alma não se desintegre em conflitos internos, mas alcance a plenitude na ordem e na 

racionalidade. Entretanto, o tirano dá de ombros ao que é racional, pois sua vida se exime do 

exame e da prudência que dele decorre. Seu espírito é pesado e sua alma, opaca, uma vez que 

a reflexão exige esforço e o domínio de si, o que requer, é claro, a temperança que ele despreza. 

Sua existência transcorre num ciclo de saciedade e carência, no qual cada desejo satisfeito 

apenas inaugura uma nova necessidade deturpada. Não há repouso nem equilíbrio, mas a 

perpetuação do desajuste. 

Dessa forma, o tirano não apenas destrói aquilo que governa, mas dissolve a si mesmo. 

Seu governo e sua vida refletem sua natureza, que tergiversa o caminho de um sábio; pois onde 

deveria haver ordem, há imposição arbitrária; onde deveria haver justiça, há concessão aos 

próprios vícios. Na ausência da métron, aquilo que é inferior triunfa sobre o que deveria guiar. 

O governo, nesse espectro, é o glutão da licenciosidade, engorda seu vício com alimento fétido 

e pueril e desaba sobre o próprio peso, levando consigo a comunidade que subjuga. Assim, 

ensina Sócrates a Eutídemo, que aquele que está à mercê de seus excessos não nutre gosto por 

qualquer ordem na virtude, em todas as formas e matizes (Xenofonte, Mem. Soc., Liv., IV). 

Nesse ecossistema degenerado, a Diké é lançada ao ostracismo como uma deusa exilada, 

silenciada nos altares da pólis. Em seu lugar, ergue-se um simulacro de justiça, um impostor 

ornado pela cólera e pelos apetites, que, em nome do que chama de justo, perpetua a desmedida. 

O povo, embriagado por aparências e lisonjas, entrega-se de boa vontade ao domínio do tirano, 

crendo ver nele a encarnação das antigas glórias dos mitos heroicos, mas não os heróis da raça 

de ouro e prata, e sim os da raça de bronze, exaltada por Hesíodo.  

Os tiranos, impetuosos, beligerantes, formados não pelo logos, mas pelo frio e escuro 

ferro, não conhecem a areté em justa proporção, mas apenas a hybris, a desmedida que devora 

o ser. Sua suposta virtude é áspera, escoriada, como as rochas expelidas pelas entranhas de 



85 

 

vulcões furiosos; é porosa, porque vazia de prudência, sem o selo da razão. Desprezam o 

diálogo, pois sua alma se devota à força, à dominação e à astúcia ignóbil. Não conhecem a 

medida justa, mas são pródigos no vício e na embriaguez das próprias paixões. Narcísicos, 

amam a imagem que projetam e temem o espelho que reflete a verdade. Neles, a justiça é 

desfigurada e a virtude, parodiada, um teatro trágico onde o Bem não encontra palco. 

Com essas premissas, torna-se possível determinar, segundo a métron, o que é virtude e 

o que é vício. Platão ensina que a justiça deve ser chamada de virtude, pois consiste no ajuste 

consciente, a convergência entre a alma e a ordem do ser, enquanto a injustiça é vício, uma vez 

que representa a entropia93 e o enfraquecimento do equilíbrio interno. Especificamente, a 

desordem na alma traduz-se em entropia, pois reflete a tendência ao caos e à dissipação do que 

é justo, belo e bom. Trata-se, portanto, da degradação de um sistema que deveria estar 

hierarquicamente organizado. Ao leitor, como saudável lembrete, Sócrates esclarece: 

 

Assim, eu disse, se os significados dos termos injustiça e justiça estão muito claros 

para nós, então os significados de agir injustamente, cometer injustiça e agir 

justamente também estão claros. Como? Porque essas ações são na alma o que o sadio 

e o doentio são no corpo. De que forma? Coisas sadias geram saúde, enquanto as 

doentias geram doença. E as ações justas não produzem justiça ao passo que as 

injustas produzem injustiça? [...] Gerar saúde é organizar os elementos no corpo numa 

relação natural de controle e ser controlado um pelo outro, enquanto gerar doença é 

estabelecer uma relação de governar e ser governado contrária à natureza (Platão, 

Rep., Liv. IV, 444c – d). 

  

A injustiça na alma manifesta-se como desequilíbrio que corrói sua estrutura 

hierárquica, dissolvendo a coesão de um todo que deveria buscar-se ordenado tanto quanto 

possível. Produzir a justa medida (métron – μέτρον) na alma, para que esta se torne virtuosa, 

consiste em organizar seus elementos internos, permitindo que a razão (logos – λόγος) governe 

segundo sua própria natureza (Platão, Rep. Liv. IV, 444d). A injustiça, por sua vez, bem poderia 

ser ré e julgada por Radamanto (Rhadámanthys –Ῥαδάμανθυς)94, pois se revela como a 

insurreição das partes inferiores da alma (a irascível e a apetitiva) contra a parte racional, 

instaurando um governo tirânico e contrário ao princípio da razão. 

É necessário esclarecer, antes de tudo, que, em qualquer natureza, a alma contém 

impulsos diversos, chamemo-los, a priori, genericamente, de “bons” e “maus”, distinção que 

aqui não se deve precipitar entendimento em sentido ético, mas como forças que, coexistindo 

 
93 O princípio da entropia, que na física denota a tendência ao caos e à dissipação da energia. 
94 Radamanto (Rhadámanthys –Ῥαδάμανθυς), é um personagem da mitologia helenista, conhecido como um dos 

juízes dos mortos. Ele era filho de Zeus e Europa, irmão de Minos, Éaco e Sarpedão. É frequentemente associado 

à justiça e o julgamento das almas no submundo. 



86 

 

em tensão, concorrem para o movimento interior do ser. Daremos a essa dialética anímica forma 

conceitual nas linhas que seguem. Antes disso, convém afirmar que à formação cabe orientar o 

homem na administração dessas potências contraditórias, conduzindo-o a nutrir sua alma de 

modo que exercite a virtude, conserve o espírito livre e mantenha o corpo incólume, isto é, 

harmônico e obediente à razão. Uma boa formação permite ao homem guardar as dádivas que 

procedem das realidades mais elevadas; a formação negligente, ao contrário, arrasta-o para a 

desordem, o vício e a degradação: 

 

Sabemos que quanto mais vigorosa for uma semente, uma planta em desenvolvimento 

ou um animal, mais será deficiente naquilo que é próprio se privado de alimento, da 

estação ou do ambiente que lhes são apropriados. [...] Então, suponho, razoável 

afirmar que a melhor natureza se sai pior quando inadequadamente nutrida do que 

uma natureza inferior. [...] E então não diremos também acerca de almas, Adimanto, 

que as dotadas das melhores naturezas se tornam más quando recebem uma má 

educação (Platão, Rep., Liv. VI, 491d – 491e, grifo próprio). 

 

A formação orientada pelo ideal de areté é a arte de nutrir o que há de melhor na alma, 

por meio do ascetismo de uma educação que difere substancialmente da concepção comum do 

processo formativo, pois, “[...] a educação não é o que alguns indivíduos proclamam ser ela, a 

saber, inserir conhecimento na alma que dele carece, como inserir visão em olhos cegos” 

(Platão, Rep., Liv. VII, 518c), mas é capaz de nutrir os dons divinos da psykhé, concedidos 

pelos deuses desde os tempos de outrora. 

A imagem de nutrição e cultivo da alma deve ser esclarecida. Quando Platão descreve 

a gênese da alma como obra dos deuses que, ao construírem a cabeça em forma esférica, nela 

depositaram as duas revoluções, tal qual no cosmo, a do Mesmo (do semelhante) e a do 

Diferente (dessemelhante), como princípio do pensamento racional e eixo ordenador do 

conhecimento (Platão, Tim., 44d – 47d). A cabeça, “parte semelhante aos deuses”, é o veículo 

da mente e, portanto, da alma; nela reside o centro ordenador da existência, o ponto de 

convergência entre o inteligível e o sensível, entre o ser e o devir.  

Essa cosmologia da alma prepara o terreno para uma correta formação: se a estrutura 

racional foi criada para girar de modo correto e harmônico, então a Paideia é o regime de 

alimento e exercício que conserva esse movimento equilibrado, impedindo que a razão seja 

arrastada pelos impulsos do apetite e da cólera. O cuidado formativo, por isso, não é um adorno 

moral, mas uma higiene ontológica do conhecer, o cultivo interior que mantém o homem em 

consonância com a ordem do ser. Educar é habituar o olhar à luz do Bem, conforme o itinerário 

da ascensão socrático-platônica descrito na República (Liv. VII, 509d – 511e; 518d), em que o 



87 

 

olhar, libertado das sombras, aprende a contemplar o brilho e as verdades do inteligível. Nesse 

sentido: 

 

A causa e propósito, porém, desse bem supremo, como nos cabe declarar, é a seguinte: 

que o deus inventou a visão e a nós a conferiu para que pudéssemos observar as 

revoluções da inteligência no céu e as aplicássemos às revoluções do entendimento 

que se acha em nosso interior, uma vez que há um parentesco entre elas, ainda que as 

nossas sejam sujeitas à perturbação e aquelas sejam imperturbáveis; e que via 

aprendizado e participando dos cálculos naturalmente corretos, por imitação das 

revoluções absolutamente invariáveis do deus, nos capacitássemos a estabilizar as 

revoluções variáveis no interior de nós (Platão, Tim., 47b – c). 

 

Convém esclarecer, leitor, que o mais apropriado é ler a expressão “boa educação” não 

como adjetivo, mas como substantivo. No sentido estrito de uma formação correta, adequada, 

excelente; e, por oposição, compreender “má educação” como formação incorreta ou defectiva. 

O que Platão faz, em sua concepção, não é estabelecer um juízo moral ou valorativo, mas 

diagnosticar o estado da alma conforme o grau de ordenação de suas faculdades. Recordemos 

o que ensina Sócrates no Crátilo, que não devemos tomar os nomes apenas em seu campo 

lexical, fechados em si, como se a palavra fosse idêntica ao objeto que designa, mas 

compreender a qualidade e a essência daquilo que nomeiam. Assim, ao empregar as expressões 

“boa” e “má”, o filósofo indica condições de equilíbrio ou de desordem, plenitude ou carência 

do movimento formativo da alma. 

Dessa forma, a chamada “má educação” não é um erro moral, mas uma deformação 

ontológica, a desumanização do homem. Logo, um desequilíbrio no processo formativo que 

desregula as faculdades interiores e corrompe o juízo. A “boa educação” (humanizadora) por 

sua vez, é aquela correta e adequada, a formação excelente, porque orienta as potências 

humanas segundo a justa medida e a justiça, integrando música e ginástica (formação dos afetos 

e do corpo), matemática e dialética (disciplina do intelecto), mito e razão (educação da 

imaginação e do pensamento crítico). A incorreta educação, ao contrário, é defectiva, isto é, 

distorce o princípio racional, permitindo que o impulso e o desejo assumam o comando. Nela, 

a imaginação sem critério converte aparência em verdade; a música (harmonia) incorretamente 

conduzida exalta a desmedida; a ginástica sem moderação inclina o homem à brutalidade; e a 

retórica sem justiça degenera em técnica de manipulação (Platão, Gór., 463a – 466a). 

Lembremos, que o ideal de areté, enquanto processo formativo na Paideia socrático-

platônica, tem como núcleo a formação de um homem para ser melhor, que, ao se aproximar 

da imutabilidade dos deuses – pois, assim como eles, a alma é imortal –, possa tornar-se 

semelhante a eles. Isso nos leva a uma questão crucial: pode uma educação ser considerada 



88 

 

correta se desvia da intelecção do ideal de excelência e justiça? Para Platão, tal desvio configura 

uma defectiva formação, uma perversão que corrompe o objetivo da Paideia.  

Enquanto a formação em excelência eleva a alma, seu oposto: desvia-a do inteligível e 

a lança no domínio do sensível, com efeito, do onírico. Platão defende esse contraste ao 

comparar a educação ao trabalho do médico: assim como este remove o que há de pior no corpo 

e preserva o que há de melhor, a formação para excelência deve purificar a alma, conduzindo-

a ao Bem. Já um processo formativo distorcido age de maneira inversa: diminui o que há de 

elevado e reforça o que há de pior (Platão, Rep., Liv. VIII, 567c). O resultado desse processo 

degenerativo é a entropia progressiva, na qual o desequilíbrio interno do homem se reflete na 

pólis e vice-versa. 

A formação, portanto, sob esse ideal, tem como núcleo a revelação de verdades 

prestigiosas, ocultas aos olhos do senso comum. Trata-se de um mistério que reflete a 

complexidade do conhecimento, um saber que não pode ser plenamente captado por abordagens 

superficiais ou simplistas, mas apenas por um ideal que busca incessantemente a excelência. A 

saber: 

 

[...] exprime certamente o segredo, formula-o em palavras, mas o povo não pode 

apreender seu sentido. Leva o mistério para a praça pública; faz dele o objeto de um 

exame, de um estudo, sem deixar, entretanto, completamente de ser um mistério 

(Vernant, 2002, p. 63). 

 

Esses mistérios representam as potencialidades inerentes ao ser humano que, quando 

devidamente cultivadas, podem elevá-lo ao estado de excelência ética, moral e intelectual. 

Platão sugere que, embora a educação não possa criar virtudes como se fossem um 

conhecimento qualquer, pois, como já evidenciado, a forma do aprendizado está presente na 

alma de todos, essa capacidade pode ser fortalecida e direcionada para a correta formação do 

homem. 

Dessa forma, a educação não cria a virtude ex nihilo95, mas orienta a alma para que ela 

reconheça e desenvolva o que já lhe é inerente. O processo formativo, portanto, não consiste 

em introduzir visão na alma, mas em convertê-la, conduzindo seu olhar para aquilo que 

realmente importa. A alma, por natureza, já possui a capacidade de ver; o que se exige é o 

redirecionamento de seu olhar, muitas vezes disperso em direções equivocadas. Como explica 

Sócrates: 

 

 
95 A expressão ex nihilo significa “do nada” em latim. 



89 

 

A conclusão é que disso poderia haver a arte, ou seja, desse giro [formação], e como 

pode a alma mais fácil e eficientemente ser levada a realizá-lo. Não é a arte de 

introduzir visão na alma. Tem-se como certo que a visão já está presente na alma, mas 

esta não a dirige corretamente e não arroja o seu olhar para onde deveria (Platão, Rep., 

Liv. VII, 518d, comentário em colchetes próprio). 

 

Logo, o processo formativo em excelência, reside no direcionamento da capacidade de 

guiar a alma em direção ao Bem, equilibrando seus diferentes aspectos. Quando a educação 

cumpre esse objetivo, ela aumenta as possibilidades que a alma não se torne tiranizada, 

insaciável e moralmente pobre, mas, pode direcionar o ser para uma vida virtuosa e justa 

(Platão, Rep., Liv. IX, 577e). 

Não apenas, a formação, sob o ideal socrático-platônico, sustenta o que é essencial para 

libertar o homem de sua caverna da ignorância e dos grilhões que o impedem de contemplar as 

realidades superiores para além da abóbada celeste (Platão, Rep., Liv. VII, 514a – 517b). A 

areté é alcançada pelo domínio do cognoscível, que se revela apenas ao intelecto da alma, em 

que, como Sócrates afirma, a verídica ciência fez sua morada. Esse processo, no entanto, é 

árduo, estabelecendo as conexões fundamentais entre a formação e a liberdade, uma vez que, 

“Se refletires, concluirás que todo o tipo de virtude que possui um nome entre os seres humanos, 

é ampliada mediante estudo e prática” (Xenofonte, Mem. Soc., Liv., II, 6, 39). 

Em um sentido mais amplo, podemos conceber a formação como um processo dialético, 

no qual, sob a perspectiva do pensamento que embasa nosso estudo, a palavra é protagonista, 

funcionando como uma terapia associacionista que cura a alma (Russell, 2001). Essa “terapia”, 

ou, como já referenciamos, a maiêutica praticada por Sócrates, era dada àqueles que eram 

convidados a refletir, e revela que os interlocutores dos diálogos platônicos participavam de um 

processo de cura da ignorância. Para Sócrates, a ignorância representa o principal entrave à 

liberdade, pois ser livre significava viver guiado pela sabedoria e pelo discernimento racional.  

O método de Sócrates é um convite à reflexão, que oportuniza a redescoberta de 

verdades esquecidas que constituem a substância do ser humano (Platão, Mên., 86e), bem como 

da realidade que o cerca. Essa busca pelo conhecimento envolve a ciência da essência das 

coisas, que escapa à maioria dos homens. Trata-se de um movimento (kínēsis – κίνησις), 

contínuo no mundo sensível, no qual a interação entre esse domínio e o imutável inteligível 

estabelece a relação entre a episteme do cognoscível e a ignorância inerente à condição humana 

– um processo de reanimação daquilo que jaz latente no espírito. É por meio do estudo e da 

aplicação racional, ambos também formas de movimento, que a alma adquire conhecimento, 

preserva-se e se aprimora. 



90 

 

Esse princípio de kínēsis, fundamental ao pensamento socrático-platônico, pode ser 

compreendido como a dinâmica da busca pelo saber. Para dizer de forma simples, podemos 

recorrer à teoria newtoniana, segundo a qual um corpo permanece em repouso, a menos que 

uma força resultante atue sobre ele. Analogamente, esse conceito reflete o estado da alma que, 

sem um impulso adequado, isto é, sem a formação apropriada e os direcionamentos filosóficos 

corretos, permanece inerte nesse cosmo do devir, afastada do caminho que conduz ao 

inteligível. É precisamente essa força externa, em harmonia com as instâncias internas da alma, 

e alimentada pela reflexão filosófica, que possibilita romper a estagnação e orientar-se em 

direção à essência do Bem. 

E é justamente nesse princípio que o pensamento socrático-platônico desenvolve sua 

concepção de conhecimento, fundamentado no movimento e na geração (nascimento) de todas 

as coisas, o que representa um senso ativo de “cognição do nascimento” (Platão, Crát., 411.e.5). 

Devemos reforçar, que, apesar do exposto acima, o conhecimento, nesse sentido, não é 

algo que se adquire externamente, mas uma força vital – como já dissemos – que já reside dentro 

de nós de modo hermético. Cabe a nós trazermos essa força à superfície, como uma espécie de 

parto, de certo modo, dando à luz ao saber que em tese já possuímos internamente. O que falta 

é apenas o estímulo necessário para que esse conhecimento floresça: 

 

Então, aprender é convocar a deusa (Mnëmósine, Μνημοσύνη), e pô-la em movimento 

e em combate ao que está esquecido, adormecido, ignorado (Léthé, Λήθη), em busca 

do entendimento. A deusa ajuda, mas o esforço não depende dela, mas daquele que 

esqueceu. Assim, lembrar é buscar na memória o que, em alguma medida, o homem 

traz nele mesmo desde as primeiras letras, e dificilmente alguém o faz sem ajuda do 

outro. Não por acaso, o método de Sócrates era como o das parteiras (μαιώσαταi). 

Enquanto elas ajudavam a partejar o novo ser, ele não fazia outra coisa senão ajudar 

o outro a compreender o que já estava nele ainda adormecido e pronto para ser 

elaborado. Para se chegar ao entendimento, o percurso se faz com esforço (Πόνος), 

não só daquele que conhece a arte do encadeamento das perguntas, mas, e sobretudo, 

daquele que se dispõe a aprender (Guimarães; Barcelos, 2024, p. 5 e 6) 

 

Assim, como descreve Platão, Sócrates, ao concluir cada diálogo, não deixa seus 

interlocutores na suspensão da busca, mas os instiga a um movimento contínuo em direção ao 

saber. Esse processo converte a ignorância em motor de aprendizagem e de autoconhecimento, 

revelando que a formação é, em si mesma, condição para a liberdade em face da ignorância. 

Com fito de fundamentar a nossa consideração sobre a formação em Platão, optamos 

aqui, posicionarmos por intermédio de uma perspectiva epistemologicamente factual, que 

explica a existência de uma natureza intrínseca e transcendente ao próprio ser humano – natural 

e cognitivo – mente e corpo interligados. Essa noção sugere que há algo além do ser, um 

fundamento essencial que pode ser explorado por meio do aprendizado e do desenvolvimento 



91 

 

de si mesmo. Entretanto, esses dons naturais são vistos na perspectiva metafórica socrática-

platônica como presentes do empíreo, que não constituem propriamente uma ciência e, 

portanto, não podem ser ensinados de forma direta. Esses “dons”, no entanto, podem ser 

examinados e desenvolvidos a partir da logistikón (a parte da alma que aprende) que cada ser 

humano possui. 

Essa questão se destaca, diferenciando-o de outras perspectivas filosóficas. A relação 

entre o desenvolvimento racional e a virtude evidencia um outro ponto nevrálgico no 

pensamento de Sócrates e Platão: enquanto a logistikón orienta o ser humano a partir do já 

existente, a sua filosofia também nos convida a considerar as possibilidades do que pode vir a 

ser, considerando é claro todo o seu devir. 

Nesse sentido, é pertinente mencionar a Deusa Élpis, a esperança, prospectivo de um 

caminho não alternativo ao ponto de vista platônico, mas consonante. Na tradição helênica, 

Élpis, filha de Nix (a noite, o nada, o inexistente, a morte), representa a possibilidade do vir a 

ser, sugerindo que o não-ser pode dar origem ao ser. De maneira análoga, Platão, mesmo que 

fundamente suas concepções, de modo geral, no existente, ou seja, naquilo que já possui uma 

substância discernível e que pode ser elevado ao ideal da excelência, não descarta a esperança. 

Evocando assim, a ideia da deusa Élpis no sentido de transcender o obscuro que reside no ser. 

O “nada”, nesse contexto, refere-se apenas ao que ainda não foi (re)conhecido. 

A presente ideia, mostra que o processo de (re)conhecer consiste em inteligir o ser de 

cada coisa em si, a sua essência: explicar o que é, como veio a ser e como deixa de ser, 

iluminando aquilo que já existe, mas que necessita ser filosoficamente examinado e 

compreendido. Pois, “Para o homem, a vida não examinada não vale a pena viver.” (Platão, 

Apol., 38a). 

 Embora, deva-se justificar, por certo modo, que o ato de compreender o enigma que 

envolve a visão da essência das coisas, da qual Platão se refere, tal qual, ao que parece, nunca 

o faremos em cor ou verso. Mesmo que, por alguma sorte divina, agraciados pela visão de 

Linceu, o tálamo de outrem em magnificência encontrar-se-á modo pelo qual sairá do ermo 

caminho das incertezas do mundo sensível e visualizar a verdade das coisas que habitam no 

inteligível, assim como fez Sócrates96. 

Contudo, essa compreensão se dá por meio da razão natural de cada pessoa, sob a batuta 

do real filósofo que orienta e parteja a alma dos incapazes de dar à luz ao próprio conhecimento. 

 
96 Platão nunca se declarou detentor da liberdade máxima e do conhecimento das Formas inteligíveis, privilégio 

que atribui exclusivamente a Sócrates. Seu mestre, fiel ao que lhe parecia justo e às suas convicções, alcançou a 

maior das dádivas: a comprovação da inabalabilidade de sua filosofia face à morte. 



92 

 

Em outros termos, essa parte do ser entendida como matéria-prima da alma, deve ser trabalhada 

por meio da arte de orientar e conduzir a razão, até que ela se constitua em uma forma que atinja 

o significado pleno e equivalente à areté. 

Então, o papel do professor, especialmente no pensamento socrático-platônico, não é o 

de inserir conhecimento na mente do discípulo, mas sim o de exercer a exímia arte de orientar; 

ou seja, a de conduzir o jovem a descobrir por si mesmo, guiando-o na construção e no 

desdobramento de seu potencial natural. Esse processo formativo não deve ser, de modo algum, 

uma mera repetição de dogmas, mas um convite constante à exploração, à dúvida e ao 

questionamento reflexivo. O mestre, portanto, não é o depositário de uma verdade definitiva, 

mas um guia que acende, no aprendiz, a chama da inquietação, da contemplação, da busca.  

Por meio do diálogo socrático, o conhecimento não é transmitido como um dado 

externo, mas nasce e se desenvolve no interior do interlocutor, como fruto de seu próprio 

esforço e reflexão. A esse respeito, Russell reforça que a capacidade de pensar de forma 

independente não surge de imediato; ela é cultivada através do esforço pessoal e do 

acompanhamento atento de um mentor que possa orientar tais esforços (Russell, 2001). 

Aquiece explicar que essa arte, por excelência, é expressa por Platão por meio da palavra 

téchne (τέχνη), termo que denota uma ação disciplinada, guiada por princípios que conferem 

propósito ao processo formativo. Assim como a natureza provê os recursos para o crescimento 

orgânico, a Paideia, quando corretamente conduzida, orienta o ser para sua plenitude no 

inteligível. Aristóteles explica essa ideia ao afirmar que “[...] toda a arte e educação são o que 

falta para quem deseja completar a sua natureza” (Arist., Pol., 1337a1.16), enfatizando que a 

formação não cria algo exógeno ao ser, mas permite que ele alcance sua excelência inerente. 

A esse respeito, podemos mediar essa relação entre arte, natureza e formação com uma 

epigrama que ressoa diretamente com essa tese, destacando como a arte pode ser um 

instrumento de aperfeiçoamento sem contrariar a natureza: 

 

Que seja assim; mas em nada melhora a natureza, senão 

por meios que ela mesma a cria. Assim, essa arte a que vos referistes, que 

ajuda a natureza, uma arte feita por ela própria. Assim, gentil menina, 

enxertam os num galho em tudo rústico algum a planta rara, vindo a casca de 

baixa espécie alimentar o broto de uma raça mais nobre. Essa arte, certo, 

corrige a natureza... não, transforma-a; mas é um a arte que é a própria 

natureza (Shakespeare, Conto de Inverno., Ato IV, Cena III, grifo próprio). 

 

Ou seja, a natureza propicia os meios para a transcendência do ser ao plano inteligível, 

como dimensão do conhecimento em excelência. A Paideia socrático-platônica seria, tal qual, 

como o suplemento, ou seja, refere-se ao cultivo do que está contido como matéria-prima que 



93 

 

pode ser amplificado pela formação, para melhor ou para pior a depender, também, do 

direcionamento externo concedido por aquele que orienta as forças espontâneas do próprio ser.  

Inobstante, ao que se refere a matéria-prima do homem, por certo modo, não é 

meramente fruto de algo divino em um sentido sobrenatural, mas também não pode ser reduzido 

a um produto do ambiente que o favorece. Ele é, em parte, resultado de sua natureza que, no 

entanto, não está inteiramente sujeita às forças arbitrárias dessa mesma. A compreensão mais 

evidente dessa concepção se encontra na tensão constante entre a racionalidade e o que é 

espontâneo ou natural. E essa dinâmica, é a ideia de um equilíbrio entre o que é orgânico – 

corpo e alma – e o que é espontâneo, ou seja, a busca de significados nas diversas dinâmicas da 

existência humana. 

A formação, no horizonte socrático-platônico, deve ser entendida como o 

reconhecimento do ser em devir, cuja natureza imperfeita só encontra sua medida ao voltar-se 

para o paradigma superior, o que é em si imutável e perfeito. O homem, em sua condição, não 

cria a excelência do nada, mas participa dela no intercâmbio com o plano inteligível, tomando 

as Ideias como paradigma de medida e orientação. A tarefa da alma é, portanto, ordenar-se 

progressivamente, buscando ser o melhor possível na sua própria odisseia da excelência, do 

nascimento até a morte. Esse processo não pode ser imposto por coerção, pois “[...] nada que 

seja ensinado compulsoriamente é retido na alma” (Platão, Rep., Liv. VII, 536e). Igualmente, a 

formação deve partir de dentro, agindo de acordo com as forças dialéticas intrínsecas ao ser 

humano. Os aspectos a serem desenvolvidos são aqueles que pertencem à nossa matéria-prima 

interior, assim como os impulsos e desejos, que, embora não sejam completamente aniquilados, 

devem ser moderados, regulados e guiados pela razão em excelência. 

Certamente, a Paideia socrático-platônica, orientada pelo ideal de areté, em síntese, 

parte da Ideia do divino, do Bem no cognoscível, como um viés filosófico-ascético, que busca 

entender a essência dos processos mentais que constituem o conhecimento, explicado pela tese 

do inteligível. Melhor dizendo, a formação ideal para o ser humano, em seu estado de devir, é 

aquela que coopera com a melhor tendência da própria natureza, de modo a orientá-lo para 

escalar o cume do plano ideal, a intelecção que não se revela aos olhos do corpo, mas apenas a 

visão da mente, pari passu que apazigua os excessos associados à natureza humana, 

equilibrando-os com a justa medida. 

O que é claro, portanto, é que o objetivo da formação não se reduz a ensinar pelo simples 

ato de ensinar, isto é, a transmitir conhecimentos vazios. Antes, visa suscitar o exercício do 

pensar, da dúvida e da curiosidade. Seu propósito, com efeito, é promover, pelas vias 

formativas, a ação consciente daquilo que é intrínseco ao ser humano. É o inteligir despido de 



94 

 

adornos oriundos de convicções primárias e preconceitos; buscando o conhecer as coisas em 

sua nudez essencial. O homem que não se permite a aventura da dúvida jamais experimentará 

a ebulição do saber.  

Portanto, a formação em excelência, em tom muito próximo do espírito socrático-

platônico, transcende a acumulação de informações; é o portal para a autonomia intelectual, a 

forja onde se molda o espírito crítico. Urge despir o conhecimento das vestes da certeza 

absoluta, libertá-lo das amarras do senso comum e lançá-lo ao oceano da indagação. Que cada 

pessoa se torne o navegador de seu próprio intelecto, guiado pela bússola da razão e 

impulsionado pelo vento da curiosidade. A tiara da expectativa deve ceder lugar à coroa da 

humildade, reconhecendo que o saber é um processo contínuo, uma jornada sem fim, pois ao 

homem é impossível conhecer tudo, embora muitos insistam em ostentar a aparência de tudo 

saber. 

De modo geral, a areté é um conceito de significado amplo e rico no que se refere ao 

sentido formativo. No pensamento socrático-platônico, ficou evidente ao longo deste capítulo 

que se trata da excelência transcendente, aquela que busca na Ideia do Perfeito, imutável, a 

máxima realização do gnōsis e da sabedoria. Esse ideal está diretamente ligado à formação do 

ser. Que ousamos afirmar não ser algo que simplesmente nos seja concedido como um presente 

divino ou por um passe de mágica. Em outras palavras, os elementos cardeais da virtude já 

residem em nós, assim como o vício. No entanto, a Paideia ideal, quando aliada a uma correta 

orientação, possibilita que essa matéria-prima se desenvolva e seja cultivada. 

Nesse processo, os cidadãos da pólis utópica socrático-platônica tornam-se, ao menos 

em teoria, capazes de viver em equilíbrio, pois a formação ideal liberta o intelecto e a alma do 

estado de ignorância. Esse avanço não apenas aperfeiçoa o homem, no sentido da excelência, 

mas também o insere nos interesses coletivos, situando-o plenamente na dimensão política da 

vida comum e participativa. Afinal, é pela formação que o homem pode alcançar a liberdade: 

somente ao se elevar de seu devir ao do ser torna-se capaz de compreender e exercer sua 

condição racional. Contudo, essa mesma condição pode inverter-se em seu contrário dialético, 

abrindo espaço para a tirania. É justamente esse tema que abordaremos no próximo capítulo, 

pensando o conceito, com Platão, a tirania não apenas como forma de governo, mas como 

elemento psíquico da alma, um padrão de natureza que se repete subjetivamente e 

coletivamente. A partir dessa tese, entrelaçaremos os argumentos desenvolvidos no primeiro 

capítulo, compondo a parte penúltima da tessitura filosófica a que nos propusemos.  



95 

 

CAPÍTULO 2: TIRANIA COMO DEGENERAÇÃO DA ALMA 

 

Então uma alma tirânica, também, deverá necessariamente sempre ser pobre 

e insaciável. [...] E no que toca ao homem, pensas que toparias com essas 

coisas mais num outro homem do que no tirânico, que é enlouquecido por 

seus apetites e paixões. 

 

Platão, Rep., Liv. IX, 578a. 

 

Este capítulo investiga a tirania à luz da concepção socrático-platônica, compreendendo-

a não apenas como uma essência política de poder despótico, mas, sobretudo, como uma 

disposição de natureza degenerada, ou seja, como uma forma degradada da alma que se 

distancia da razão e da justiça. A partir da estrutura tripartite da alma delineada por Platão, 

examina-se como a hegemonia da parte apetitiva e colérica gera a desordem no cosmo interno 

de cada pessoa e, analogamente, da pólis. A tirania, portanto, é vista como a exteriorização de 

uma alma corrompida, desfigurada pela hybris.  

Não apenas, reafirma o que foi abordado no primeiro capítulo, no que se refere a 

formação como imperativa à degeneração moral e ética, ao considerar que somente uma 

educação em areté, pelo crivo do logos – em direção ao Bem – é capaz de ordenar as potências 

da alma e restituir a justa proporção. Por fim, é discutida a dialética entre liberdade interior e 

servidão dos desejos, reconhecendo que a verdadeira liberdade que – a ser discutido com maior 

vigor no terceiro capítulo –, para Platão, consiste no cuidado da alma pela razão, enquanto sua 

perda instaura a tirania interior e política. 

Ao construir um conceito acerca da Ideia do homem tirânico (tyrannikòs anḗr – 

τυραννικός ἀνήρ)97 (sua essência e/ou a sua natureza), fundamentado no pensamento socrático-

platônico e suas relações com a formação e a liberdade, pode parecer, à primeira vista, uma 

tarefa inverossímil, devido à polaridade entre os sentidos desses conceitos. No entanto, a 

escolha de pôr em questão a tirania como segundo capítulo foi deliberadamente estratégica. 

Primeiramente, elaborou-se um arcabouço conceitual acerca da formação sob o ideal de areté, 

pois esta, em tese, serviria de base para se entender como livre, logo alcançar uma genuína 

liberdade e, consequentemente, evitar a tirania e/ou mitigá-la. Em outras palavras, a formação 

 
97 Tradução de Edson Bini; editora Edipro (2022). Tyrannos (τύραννος), que significa tirano, refere-se a um 

governo concentrado nas mãos de um só, sustentado por meios extraordinários, ou seja, não legitimados pelas leis 

de uma pólis. Segundo Jaeger (2013), os tiranos podem ser vistos como necessários e salutares em circunstâncias 

históricas específicas. Frequentemente, o tirano “surge” em tempos de crise para assumir o poder, como ensina 

Platão, apresentando-se como paladino dos demos (povo). Esse povo apoia o tirano, que surge da democracia 

quando essa degenera. Um exemplo é Dionísio I, que foi eleito estratego (equivalente grego a general) pela 

assembleia democrática em resposta à ameaça da invasão cartaginesa, mantendo seus plenos poderes por 38 anos 

como tirano de Siracusa, legado depois a seu filho Dionísio II. 



96 

 

aqui proposta constitui a moderação para que a tirania não germine e dê frutos, na medida em 

que eleva o homem rumo ao verdadeiro estado de liberdade, ao desenvolver virtudes em 

conformidade com a justiça e conter o vício para que este não tome o lugar da razão.  

Com o fito de fundamentar esses aspectos, embora contraditórios, é necessário lembrar 

que o solo filosófico socrático-platônico, como já dissemos, opera por meio da hierarquização. 

Isso significa, em linhas gerais, não expurgar as partes más de si, mas antes atenuá-las, 

subordinando-as ao comando da razão. 

É certo que a tirania emerge como a antítese dos ideais de formação e liberdade, 

configurando-se como a degeneração de ambos e a distorção não apenas da alma, mas também 

da herança democrática que nos constitui, bem como da vocação ontológica de ser em vista da 

liberdade. A tirania é a negação da confirmação da humanidade do homem. Assim, a tirania 

não apenas se opõe à liberdade e à formação, mas também perverte o próprio princípio que 

sustenta a vida política justa. Quando o equilíbrio entre o corpo (orgânico) e a alma (razão) é 

perdido, e o ímpeto humano se tergiversa da medida exatíssima (métron), da justiça (diké) e da 

virtude excelente (areté), o vício ganha terreno, confia-se no poder irrestrito e dá origem à 

tirania externalizada; como conta a fábula do embate entre a justiça e a desmedida: 

 

Eis que o gavião levava o rouxinol de pescoço salpicado preso em suas garras, bem 

alto, entre as nuvens. O coitado gemia, atravessado pelas recurvadas garras, quando o 

falcão lhe disse arrogante: “Infeliz, por que te lamentas? Um mais forte te apanhou e 

agora irás para onde eu te levar. Ainda que seja um bom cantor, se eu quiser posso te 

jantar ou talvez te libertar. Insensato é aquele que mede forças com os mais fortes. 

Priva-se da vitória e passa por vergonhas e sofrimentos” (Hesíodo, Teogonia: 

Trabalhos e Dias, v. 202 – 211). 

 

Nesta lógica, Platão, examina a alma do homem tirânico98 e, consequentemente, o 

regime de governo deste, fundado na hýbris, tal qual a rapina da pequena fábula de Hesíodo, 

pois é o exemplo do excesso de si e confiança excessiva na força, além de arbitrariamente 

ignorar as limitações pessoais e os direitos de outrem, mostra que a tirania é a culminação da 

degeneração, iniciada pela corrupção gradual dos elementos da alma e pela ruptura do equilíbrio 

necessário entre elas. 

Embora as primeiras palavras desta parte pareçam, de certo modo, lavrar um veredicto 

precipitado sobre o réu, pois toda teoria no seu início aspira alcançar a realidade dos fatos antes 

mesmo de reunir informações concretas – ordem e método. Antes de adentrarmos propriamente 

 
98 Platão, na obra A República, explicita manifestações do justo e injusto, qual seria o mais feliz e o infeliz, razão 

pela qual, o desfecho é tratado mais especificamente no livro VIII e IX sobre as formas de governo e personalidade, 

dentre elas, a tirania. Cf. Livro VIII, 562b – 568a e Livro IX, 571a – 592b. 



97 

 

a exposição dos argumentos sobre a tirania, é preciso esclarecer que, assim como ocorre com 

os conceitos de liberdade e formação, a tirania também apresenta variações internas que 

merecem ser cuidadosamente consideradas.  

Diferentemente da formação, que pressupõe um processo orientado e dinâmico, a tirania 

manifesta-se como uma estrutura mais enraizada e complexa da psique, que vai além de uma 

leitura puramente psicossocial. Ela se expressa tanto como traço de personalidade quanto como 

forma de governo (entre outras diversas variações que não nos cabe aqui discutir). Em outras 

palavras, a formação não se refere a uma condição estática intrínseca, mas sim a um processo 

dinâmico que envolve tanto estímulos exógenos quanto uma disposição interna da alma à 

transformação. Trata-se de um movimento orientado, que conduz o ser em direção à realização 

de sua excelência por meio da razão e da disciplina. A tirania e a liberdade, por sua vez, embora 

também se configurem como processos, manifestam-se visivelmente em seus efeitos exteriores, 

sejam eles opressivos ou emancipatórios. Contudo, esses efeitos são apenas manifestações de 

disposições internas previamente cultivadas. Nesse sentido, embora fatores exteriores possam 

condicionar, o aviltamento ou a elevação do espírito não depende exclusivamente de um agente 

externo, mas se enraíza, antes de tudo, nas escolhas que sedimentam a alma. 

Neste contexto, deparamo-nos, por certo, com uma constelação de ideias acerca da 

tirania, cujas variações de sentido dependem dos diferentes entrechos históricos e das estruturas 

comunitárias e sociais em que se manifesta. Em Platão, contudo, a tirania não deve ser 

compreendida como um traço de natureza individual, no sentido subjetivo moderno, mas como 

uma disposição anímica, um estado da alma enraizado na própria condição humana. Assim, a 

tirania é concebida menos como atributo isolado de um governante e mais como uma forma de 

corrupção interior: um desvio da psyché que, ao afastar-se da razão e da justiça, degrada tanto 

a vida do “eu” privado quanto a vida coletiva. 

É sensato dizer também, que as motivações por trás das ações humanas são, de hábito, 

imensuravelmente mais complexas e diversificadas do que as explicações simplificadas que 

tendemos a oferecer para compreendê-las99. Logo, à medida que se considera apenas 

características visíveis da ação humana, que podem ser interpretadas como elementos externos 

ou manifestos da personalidade, torna-se inviável identificar um padrão consistente. Ademais, 

comparar um sujeito a outro sem a luz de critérios minimamente definidos implica ceder ao 

ingênuo relativismo, que resulta na ausência de uma base sólida para análise. Assim, 

 
99 Paráfrase de uma passagem do romance de Fiódor Dostoiévski. Cf. O Idiota, p. 561. 



98 

 

cautelosamente, escolhemos a análise arquetípica como chave interpretativa, sob, é claro, a 

perspectiva socrático-platônica, para examinar a tirania. 

Para realizar comparações ou contrastes significativos, é indispensável a construção de 

um arquétipo de referência, que seja consistente. Sem isso, o padrão pode se tornar apenas mais 

uma característica entre as já observadas, incapaz de fornecer um elo lógico que conecte as 

semelhanças mais ocorrentes entre os casos. O resultado seria um retrocesso na tentativa de 

compreensão do objeto de estudo, em vez de um avanço. Por essa razão, é fundamental 

estabelecer parâmetros claros que orientem a análise e permitam identificar as nuances e inter-

relações entre o conceito de tirania e os contextos que o permeiam. 

Outro ponto, é que, em cada período histórico e em qualquer grau de estudo, 

encontramos níveis de aproximação ao sentido do que constitui o tirano, não no âmbito 

ritualístico sociológico apoiado em métodos específicos e dados concretos, como exemplifica 

Theodor Adorno em seu denso estudo qualitativo e quantitativo dos resultados empíricos sobre 

a personalidade autoritária100, mas nós fiamos na filosofia do pensamento clássico e sua 

possibilidade de transposição ao mundo hodierno. Por conseguinte, nosso objetivo é 

compreender certas disposições, modos de ser e ações que, por vezes, repetem-se ao longo do 

tempo e das reflexões de diversos estudiosos em distintos contextos. Além do mais, o 

microscópio filosófico possibilita descobrir mesmo em meio a relativa heterogeneidade daquilo 

que imaginamos ser homogêneo, que em certos aspectos realmente o são, ou pelo menos 

equivalentes independente do contexto. 

Assim, busca-se considerar o que está sempre presente, o que constitui o conceito de 

tirania, é a existência de certos padrões, tendo em conta que “[...] tiranos em potencial e grandes 

estadistas ou cidadãos de destaque podem compartilhar alguns dos mesmos traços sombrios [...] 

pode surgir sob o disfarce do libertador ou herói” (Newell, 2019, p. 24). Sob essa perspectiva, 

podemos explicitar as formas de natureza típicas do tirano em termos de personalidade e, 

consequentemente, do regime de governo. Ao buscar aproximações, abstraindo-nos de 

situações particulares, representamos as manifestações no campo das ações e estilísticas e/ou o 

regime tirânico. 

 
100 Esta obra fundamenta-se na Teoria Crítica da Sociedade para analisar detalhadamente as dinâmicas do 

autoritarismo. O objetivo é identificar, em indivíduos considerados “normais”, elementos psíquicos que 

predisponham à adesão a posições políticas fascistas, apesar do caráter “liberal” da democracia. Essa pesquisa que 

por sua vez, é uma reunião de vários resultados, norteados pela problematicidade: “seria possível um fenômeno 

análogo ao nazifascismo em um país democrático como os Estados Unidos? Cf. Adorno, Estudos sobre a 

personalidade autoritária, (2019). 



99 

 

De mais a mais, esta reflexão não tem por objetivo oferecer uma descrição 

pormenorizada da psique do tirano e de seus desdobramentos, tarefa que, como reconhece 

Sócrates ao dialogar com Gláucon, seria “[...] uma tarefa inexequível descrever [...] todos os 

caracteres e costumes [homem] sem omitir qualquer detalhe” (Platão, Rep., Liv. VIII, 548d). 

Assim, a abordagem recorre aos arquétipos caricaturais e estereotipados do tirano delineados 

na literatura platônica, os quais, ainda que idealizados ou metafóricos, oferecem uma 

compreensão satisfatória do conceito de tirania e de suas implicações na alma e na pólis.  

Cabe abrir um parêntese para esclarecer que, ao delinear o padrão da alma tirânica, não 

nos referimos apenas a um tipo excepcional, mas a uma possibilidade inscrita em cada ser 

humano. Todo homem carrega em si tendências virtuosas e inclinações viciosas, o “pequeno 

tirano” (Snyder, 2017) que pode emergir quando as paixões irracionais dominam a razão. Para 

expandir nosso campo de argumentos, recorremos a atravessamentos teóricos e ao uso de 

metáforas, com a devida licença interpretativa. 

À guisa de explicação, o tratamento dado ao tirano na Hélade, não se distancia tanto das 

reflexões do mundo hodierno que serão discutidas neste capítulo, permitindo que ambos os 

períodos sejam desdobrados de maneira similar. Ou seja, na história mais recente encontramos 

“figuras” com traços e atos similares aos denunciados por Platão. A título de exemplo, a 

personalidade e governo arbitrário de Ióssif Stalin na antiga União Soviética, Adolf Hitler na 

Alemanha Nazista, Benito Mussolini e o fascismo na Itália, Jair Bolsonaro, um traficante de 

escândalos e a sua tentativa malograda, diga-se de passagem, e por um toque de sorte, no Brasil. 

Então, ao abusar dos desígnios dialéticos para qualificar o pensamento e perseguir o 

objeto tirania, a dividiremos em problematicidades, as quais, como Sócrates lembra a Fedro, 

correspondem às questões que permitem perscrutar a essência da natureza de quaisquer coisas: 

“Por que é de sua natureza fazer o quê, ou sofrer o quê, por ação de quê” (Platão, Fed., 270d), 

e acrescemos mais uma questão à própria responsabilidade, trata-se de uma problemática 

exclusivamente educacional? Nesse preâmbulo, falarei àqueles a quem é permitido; aplicai 

portas (aos ouvidos), ó profanos101 – não apenas no sentido do ouvir físico, mas, sobretudo, no 

escutar da psyché. Que se entreguem, então, por inteiro ao transporte filosófico, que não conduz 

corpos, mas sim mentes, marcadas pela mesma intensidade, ímpeto e amor pela razão. 

O que podemos adiantar, a partir do ponto de vista socrático-platônico, é que a 

constituição do tirano não é fruto de um único fator, mas o resultado de um entrelaçamento 

complexo entre forças internas e externas. Internamente, o tirano manifesta disposições 

 
101 Fórmula de iniciação órfica, a qual, é fácil perceber certa influência nos escritos de Platão: φθέγξομαι οἷς θέμις 

ἐστί· θύρας δ’ ἐπιθέσθε, βέβηλοι. Tradução do grego por José Cavalcante de Souza.  



100 

 

intrínsecas de sua natureza (psyché), paixões, impulsos desordenados e vícios que, em vez de 

serem educados e regulados pela razão, acabam por dominar a alma e desorganizá-la. Tais 

disposições estão presentes em todos os homens como possibilidades latentes, constituindo a 

matéria-prima da alma humana. Nesse horizonte, a tirania não deve ser entendida apenas como 

um desvio político ou moral, mas como uma condição ontológica do ser: a realização de uma 

potência das paixões e vícios que se opõe à razão e a liberdade. O homem se constrói e se define 

no entremeio dessas duas possibilidades, a liberdade, fruto da razão, ou a tirania, decorrência 

da ignorância – conforme o modo como sua alma é formada e orientada. 

Sobre o que foi posto acima, Sócrates deixa claro que, ao examinar aquilo que é do 

cosmo humano, não devemos nos deter em certas particularidades isoladas. Não se trata de nos 

fixarmos na forma da diversidade e da identidade: se é homem, mulher ou criança, ou na 

herança daquele ancestral que foi um Sólon ou um crudelíssimo Dionísio I. Não é, portanto, 

esse o modo dialético apropriado em qualquer busca filosófica, mas sim – como já dito – o de 

questionar sobre a natureza do humano dentro de um padrão universal de pensamento. 

O que é endógeno, também é constituído por paradigmas externos, que se manifestam 

nas estruturas exteriores, políticas e culturais que o cercam. Esses elementos externos, que 

incluem a formação, a moralidade coletiva e as leis, interagem com as predisposições internas 

do ser, formando um complexo tecido de relações que pode ou não favorecer a ascensão de uma 

personalidade ou governo tirânico. Assim, a tirania emerge do cruzamento entre um interior 

desestruturado e um ambiente permissivo à injustiça. Essa coexistência de duas dimensões 

ontológicas, marcada pelo jogo de luz e trevas, é alimentado no seio privado, familiar, na 

comunidade e na pólis. Nesse sentido, a formação pode cumprir dois papéis antagônicos: pode 

orientar a alma para mirar além da abóbada celeste que repousa sob o dorso de Atlas102, ou para 

descer ao fundo sulfúrico do Aqueronte103 rumo ao escuro e lúgubre Tártaro, morada dos 

inimigos dos deuses. 

 

 

 

 

 
102 Atlas, irmão de Prometeu segundo algumas versões do mito, foi condenado por Zeus a carregar a abóbada 

celeste nas costas. Essa narrativa é apresentada dessa forma por Ésquilo em Prometeu Acorrentado; Cf. v.521 – 

561. ÉSQUILO. Prometeu acorrentado. Tradução, introdução e notas de Mário da Gama Kury. In: O melhor do 

teatro grego: edição comentada. 6. reimpr. Rio de Janeiro: Clássicos Zahar, 2013. 
103 Na mitologia helênica, refere-se a um dos rios do submundo, reino de Hades. A alma dos mortos é transportada 

através do Aqueronte e o Estige pelo barqueiro Caronte. 



101 

 

 

Figura 2 – Hércules e Atlas 

 
Fonte: HAWTHORNE, Nathaniel. Mitos gregos I: edição ilustrada: histórias extraordinárias de heróis, deuses e 

monstros para jovens leitores. Ilustrações de Walter Crane. Rio de Janeiro: Clássicos Zahar, 2016. 

 

Diante a essa problemática teórica, no que tange à construção acerca do entendimento 

do tirano, se distinguindo um pouco, e não totalmente, daquilo que Jean-Claude Passeron104 

chamou de “radicalismo das formas”, no qual visa “conhecer” a realidade a partir dos traços 

das relações que a constituem. Tentaremos, pelo pensamento socrático-platônico, seguir a 

proximidade deste conceito, e nos ancorar na validade dos argumentos, ou seja, de ideia em 

ideia, buscando conhecer ou ao menos nos aproximar da natureza do tirano. 

Ao propormos demonstrar a gênese da tirania a partir do núcleo teórico que fundamenta 

esse exame, então devemos insistir no que já foi abordado anteriormente: o princípio primeiro, 

o Uno. É dele que deriva o cosmo inteligível, e, por meio de sua comunhão com a 

multiplicidade, origina-se o plano físico, o sensível. O mundo concreto, enquanto sombra de 

um paradigma ideal, reflete o inteligível e sugere uma estrutura hierárquica entre os planos do 

ser e do conhecimento. 

 
104 O autor adota uma abordagem que se situa entre o método experimental e a interpretação filosófica, realizando 

uma observação histórica que fundamenta todo o raciocínio sociológico e os conceitos tipológicos empregados 

pelas ciências sociais. Passeron explora o significado do “ser verdadeiro” e do “ser falso” com base nos traços das 

relações sociais que os definem. Cf. O Raciocínio Sociológico (1996). 



102 

 

Na estrutura conceitual socrático-platônica, opera-se uma dinâmica metafísica cujo 

posicionamento filosófico pode ser descrito como uma espécie de “deísmo”, em outros termos, 

trata-se da defesa da existência do universo como obra de uma inteligência superior.105 

Conquanto, retornando ao ponto do qual abordávamos, o processo a que nos referimos envolve 

um intercâmbio constante entre a estrutura inteligível e a estrutura sensível. Platão propõe essa 

interação também por meio da Ideia do “Demiurgo”, o deus-artífice que, pelo seu pensar, isto 

é, pela inteligência racional, cria tudo aquilo que a razão humana é capaz de apreender, tomando 

como referência um paradigma ideal: o arquétipo de justa proporção. 

Esse conceito é teorizado no diálogo entre Sócrates e Timeu (posto no primeiro 

capítulo), que discutem a tentativa de caracterização da imagem do homem no sentido de 

microcosmos (eu particular) em relação ao cosmo (a pólis, enquanto relação política de todos 

que a constituem), bem como do universo como algo puramente belo e bom. Inicialmente, a 

exposição pode parecer desconsiderar as diferentes capacidades das almas humanas para o bem 

e o mal, mas de acordo com ele, ao desenvolver seu raciocínio hierárquico e não dicotômico, 

explica a natureza humana e sua diversidade a partir do conceito de polaridade inerente ao 

próprio cosmos da existência: 

 

O Demiurgo aparece nesse escrito como a Inteligência que produz o mundo pela 

transformação da matéria caótica em cosmo, ou seja, em ordem, e sua figura impõe-

se como modelo aos homens, que, em sua vida, deveriam buscar de todo as maneiras 

contribuir para a transformação em ordem daquilo que encontram desordenado (em si 

mesmos e fora de si), ou seja, o caos em cosmo (Reale, 2022, p. 72). 

 

Com efeito, é fundamental compreender que a proposta socrático-platônica não opera 

por uma exclusão dicotómica, mas por uma hierarquia ordenadora que busca decifrar a relação 

entre o Uno e a multiplicidade, entre ordem e caos, entre a razão e os afetos, como realidades 

distintas, e também antagônicos, a depender do movimento formativo recebido. A dialética não 

é resolvida por uma negação de um dos polos, mas pela submissão do inferior ao superior, numa 

pedagogia da mente que confere primazia à alma racional como princípio ordenador da 

existência.  

A filosofia, nesse sentido, emerge como o exercício capaz de mediar essa tensão, 

conduzindo a alma a reconhecer sua natureza imaterial e eterna, e a governar, com moderação, 

os impulsos que nutrem o solo da desmedida. Assim, Platão não promove uma dicotomia 

simplista, mas sistematiza os níveis do ser em uma hierarquia ordenada, na qual a educação 

 
105 Princípio amplamente professado pelos iluministas do século XVIII, no contexto em que, as mentes filosóficas 

se deixavam furtar pelo dogma cristão 



103 

 

deve orientar-se pela unidade do Uno e pela primazia do inteligível. Nesse movimento, afasta-

se da multiplicidade que gera confusão e dirige o olhar do sensível à clareza do inteligível. 

Ensina-nos a ter ouvidos moucos para as opiniões e a aguçar o ouvido para a episteme, 

perturbando-se diante da desmedida e deleitando-se na justa medida. 

A explicação então, para o que é múltiplo externo, portanto do plano factual baseia-se 

na razão do Demiurgo – enquanto inteligência anímica –, que ao ordenar o caos preexistente 

buscava que todas as coisas fossem em primazia boas (Platão, Tim., 29d – 30a). Assim, na 

natureza dos versos do poeta,106 disse hipnotizado pelas musas que, antes do alvorecer do 

universo, sem mar e terras, e o céu como abrigo azul que cobre tudo, o que se tinha era da 

comum face, de nome Caos; massa crassa e desforme, que não passava de uma gravidade sem 

órbita, o múltiplo ignorante do sêmen das coisas. 

Nesse sentido, a “criação” em si, pela ação do deus-artífice, emerge da desordem e se 

dirige à ordem, pelo assemelhar-se aquilo que é causa de si mesmo e imutável, a unidade 

longínqua e comum que se comunica pelo logos cognoscente. O movimento vertical entre razão 

e ignorância atrelados às causas geradoras de ascensão e regressão. Sentido este em que a 

própria existência humana se constitui em um movimento dialético entre racionalidade e 

irracionalidade, como expresso na afirmação de Reale (2022, p. 71): “A realidade distingue-se 

naquilo que é eterno e naquilo que se gera e se consagra. Aquilo que é gerado, por necessidade, 

é gerado por alguma causa [...] da formação dos elementos e de várias características sensíveis.” 

Assim, a ideia de homem no pensamento socrático-platônico é definida pelos elementos 

dialéticos das forças da ideia de princípio, sendo o mundo sensível uma cópia de um plano que 

em tese é perfeito. Se no cosmo inteligível há a presença do Bem supremo, é coerente também 

pressupor a existência de seu oposto. Pois cada par dialético surge de uma causa, e aquilo que 

é gerado possui, por natureza, sua contraposição; Justiça e Injustiça; Virtude e Vício; Bem e 

Mal; Ignorância e Sabedoria; Liberdade e Escravidão; Democracia e Tirania. Essas oposições 

evocam sentimentos de conflito entre seus pares dialéticos. 

Então, da mesma forma, a areté é contraposta ao vício, que se manifesta sob a forma de 

desmedida e entropia. Platão aborda essa oposição nos livros VIII e IX de A República, 

defendendo a ideia de que, embora essa polaridade seja natural e inerente ao ser humano, ela 

pode ser potencializada por fatores externos. Ou seja, esses princípios geradores, quando não 

são favoráveis, alimentam de maneira nociva tanto o corpo quanto a alma, suplantando a razão 

 
106 Cf. Ovídio, As Metamorfoses, Livro I “A origem do Mundo”. Na obra do poeta, ele não responsabiliza um 

determinado deus pela criação do mundo. No entanto, no decorrer dos versos ele proclama esse deus como “artífice 

do mundo.” 



104 

 

e a moderação (Platão, Rep., Liv. VIII, 559c), favorecendo a exacerbação da parte apetitiva e 

colérica, consequentemente, alimentando o pequeno tirano que habita dentro de cada um de 

nós. Em síntese, todos os seres humanos possuem tanto inclinações positivas quanto negativas, 

que podem ser fortalecidas de acordo com o tipo de ambiente e formação aos quais são expostos. 

A teoria socrática-platônica entende a natureza ou o caráter do homem tirânico em uma 

discussão sob o ponto de vista das cinco formas de governo: a aristocrática, a timocrática, a 

oligárquica, a democrática e, finalmente, a tirânica, mas sem estar atrelada piamente a uma raiz 

histórica. Dado que, Platão tece sua crítica aos governos, segundo Jaeger (2013) de modo 

“unilateral”, uma vez que ele não considera governos tirânicos que não teve como emblema o 

caráter totalmente negativo, ou seja, “[...] no sentido de que só leva em consideração a forma 

presente da tirania; mas a experiência histórica posterior parece dar-lhe razão, visto que na 

maioria dos casos apresenta a tirania como continuadora da democracia” (Jaeger, 2013, p. 961 

– 962).  

É notório que, no entrecho da história da Hélade, diversas tiranias personificaram os 

aspectos negativos criticados por Platão. O próprio Pitágoras de Samos, se autoimpôs ao 

ostracismo porque não conseguia viver sob a sombra do regime opressivo do tirano Polícrates107 

(Russell, 2001). 

Platão, ao inteligir as estruturas de governo e suas respectivas implicações, procura 

examinar essas de modo a apreendê-las em sua totalidade e consequências. Para realizar essa 

tarefa, é necessário observar a conduta dos próprios homens que participam dessas estruturas e 

examinar a natureza intrínseca do ser humano que emerge em cada contexto político, “[...] 

supondo que o homem guarda semelhança com o Estado, não seria forçoso que a mesma 

proporção fosse também nele encontrada” (Platão, Rep., Liv. IX, 577d). 

À guisa de explicação, o filósofo nos ensina que, quando pessoas inseridas nesse “mal” 

paradigma estão, de modo stricto, em relação mutualista com formas igualmente más de 

governo, instaura-se uma simetria patológica; a corrupção da alma corresponde à corrupção das 

instituições políticas, portanto, do comum (Platão, Tim., 87b). Nessa condição, os discursos nas 

póleis – diz Platão – tanto os privados quanto os públicos, tornam-se incorretos, degenerados 

pela mesma desordem interior que governa aqueles que os proferem. E isso: 

 

[...] quando, somando-se a esse quadro, lições que pudessem curar esses males não 

são aprendidas em lugar algum desde a infância, resulta que todos nós que somos 

maus assim nos tornamos em função de duas causas inteiramente involuntárias. [...] 

De qualquer modo, é necessário cada um empreender todos os esforços, o melhor que 

 
107 Polícrates foi um tirano da Ilha de Samos, governando por volta dos séculos 538 AEC até 522 AEC. 



105 

 

possa, através da educação aliada às suas próprias investigações e estudos, com o 

objetivo de fugir ao mal e buscar o bem (Platão, Tim., 87b). 

 

No tocante a esse pressuposto, retomamos novamente que Platão estabelece uma 

analogia entre a alma do ser e a estrutura da pólis, utilizando a metáfora das três partes da alma: 

a racional (que aprende), ladeada pelos elementos irascível (colérica) e a apetitiva 

(concupiscível). Cada forma de governo corresponde ao predomínio de um dessas instâncias. 

O tirânico, especificamente, é associado ao predomínio da parte apetitiva. Evidenciando mais 

uma vez a teoria da hierarquia dos pólos, pois a parte apetitiva é vista por Platão como aquela 

que anseia por desejos que ele considera ilícitos. Esses anseios se manifestam em todos os seres 

humanos, mas, idealmente, devem ser mantidos sob controle pelo governo da razão (Platão, 

Rep., Liv. IX, 571b). 

Outro ponto relevante é a consideração de que os apetites não se manifestam da mesma 

maneira em todos os seres humanos. Platão reconhece que algumas pessoas, por disposição 

natural e pelo reforço de uma formação adequada, são capazes de moderar ou até mesmo 

silenciar tais impulsos. No entanto, ele também admite que há aqueles cujas inclinações naturais 

os predispõem ao vício, de tal forma que nem mesmo a melhor educação pode preservá-los da 

degeneração moral e ética. 

Aristóteles, ao tratar da formação do homem, também adverte que pode haver pessoas 

para as quais a educação se mostra ineficaz, “[...] pois pode ser que existam alguns para quem 

é impossível serem educados e se tornarem homens honrados” (Arist., Pol., 1316a10). 

Então esses apetites que nutrem a parte da alma que não deveria, são aqueles, como 

explica Platão: 

 

[...] que são despertos durante o sono quando o resto da alma, o elemento racional, 

brando e dominante, está adormecido. Todavia, o elemento animal e selvagem, repleto 

de alimento e bebida, afugentando o sono, procura encontrar uma forma de gratificar 

seu próprio intenso vigor. Estás ciente de que neste caso nada há que ele não ouse 

realizar, livre de todo freio do pudor e da razão. [...] Numa palavra, não se abstém de 

ato algum de loucura ou imprudência (Platão, Rep., Liv. IX, 571c – d). 
 

A ideia inicial de tirano é justamente, esses apetites que alimentam a parte inferior da 

alma, contrariando a parte racional. São precisamente os desejos e impulsos que corrompem a 

harmonia e o equilíbrio internos, levando o homem a agir de maneira injusta e desmedida, 

distanciando-se da excelência moral, ética e intelectual que a areté (ἀρετή) ideal busca cultivar, 

pois: “A desmedida é um mal para o homem fraco, e nem mesmo o poderoso consegue 

facilmente sustentá-la sem desabar sob o seu peso quando lhe chega a desgraça. É preferível 



106 

 

tomar o caminho que segue em outra direção e conduz ao que é justo” [diz Hesíodo] (Teogonia: 

Trabalhos e Dias, v. 213 – 218, grifo e comentário em colchetes próprios). Por conseguinte, 

pisamos no caminho da questão “por que é de sua natureza fazer o quê”. 

Em Hesíodo108, encontramos boas respostas para essa questão da personalidade tirânica 

nos mitos. Os deuses olímpicos e os heróis, em grande parte, são arquétipos com destaque para 

a desmedida, geradora da licenciosidade, da ambição, da intolerância, da crueldade e da 

injustiça, características que o próprio pensamento socrático-platônico, crítica quando dados ao 

povo como paradigma de formação moral, conforme já exposto. No entanto, buscaremos um 

parâmetro em uma figura mítica mortal. A personalidade de Aquiles109 é um e notável exemplar 

dentre os heróis da Ilíada que se destaca pelos excessos no confronto sangrento entre os povos 

Aqueus e os de Ilion (Gregos e Troianos): 

 

Canta, ó deusa, a cólera de Aquiles, o Pelida 

(mortífera!, que tantas dores trouxe aos Aqueus 

e tantas almas valentes de heróis lançou no Hades, 

ficando seus corpos como presa para cães e aves 

de rapina, enquanto se cumpria a vontade de Zeus), 

desde o momento em que primeiro se desentenderam 

o Atrida, soberano dos homens, e o divino Aquiles  

[...] “Pesado de vinho! Olhos de cão! Coração de gamo! 

Armares-te para a guerra juntamente com o povo, 

ou fazeres uma emboscada com os príncipes dos Aqueus: 

isso nunca tu ousaste no coração. Tal coisa para ti seria a morte. 

Muito mais agradável é ires pelo vasto exército dos Aqueus, 

arrancando os prêmios a quem te levanta a voz. 

Rei voraz com o próprio povo, é sobre nulidades que tu reinas: 

se assim não fosse, ó Atrida, esta agora seria a tua última insolência. 

Mas isto te direi; e jurarei um grande juramento. 

[...] De todos os reis criados por Zeus és para mim o mais odioso [diz Agamêmnon a 

Aquiles]. 

Sempre te são gratos os conflitos, as guerras e as lutas. 

Se és excepcionalmente possante, é porque um deus tal te concedeu. 

Vai-te para casa com as tuas naus e com os teus companheiros; 

rege os Mirmidões. Pois de ti não quero saber, 

nem me interessa a tua ira. E deste modo te ameaçarei: 

uma vez que Febo Apolo me arrebata Criseida, 

mandá-la-ei embora numa das minhas naus e com companheiros 

meus, mas irei depois à tua tenda buscar Briseida de lindo rosto, 

essa que te calhou como prêmio, para que fiques bem a saber 

quanto mais forte que tu eu sou! Que doravante a outro repugne 

declarar-se meu igual e comparar-se comigo na minha presença!” 

(Homero, Ilíada – Canto 1, versos 5 – 230, grifo e comentário em colchetes próprios). 
 

 
108 Embora mencionemos Hesíodo, a sua versão para os mitos, em geral são mais higienizados quando comparados 

às epopéias homéricas. E, se não incidimos em equívoco, o poeta tem uma visão de justiça até muito próxima da 

diké defendida no pensamento socrático-platônico. 
109 Aquiles, filho de Peleu e Tétis, o principal herói grego em Troia. 



107 

 

A personalidade de Aquiles, de “pés velozes”, evidencia a estultice típica da juventude 

e a prevalência de apetites violentos e de zelosa sofreguidão, do âmago das partes menos nobres 

da alma, que fazem alarde mais intensamente em alguns desde cedo. Ironicamente, o próprio 

herói considera Agamêmnon, o autointitulado rei dos Gregos, um tirano. O irônico é que, as 

ações e comportamentos de Aquiles, enraizados na figura heroica, também depõem contra ele. 

Suas atitudes voluntariosas e indecorosas, da vida até a sua morte, foram marcadas por ambição 

desenfreada, desprezo por aqueles em posição de autoridade (salvo Ulisses, Fênix e Ájax), seja 

esta advinda da hereditariedade ou da experiência, o pendor para a crueldade, a luxúria, o 

desrespeito pelos oponentes110 e um espírito colérico. 

O descontrole supracitado, sobre esses desejos e a conduta voluntariosa não apenas 

conduz à perda do equilíbrio de si, mas também torna o ser sujeito aos impulsos mais baixos, 

transformando-o em um escravo de seus próprios apetites. Assim, o homem que não consegue 

exercer controle sobre si mesmo está fadado a se tornar, ele mesmo, um tirano, tanto em relação 

a seu próprio ser quanto no convívio em koinonia, em comum. Pois do excesso, apenas fecunda 

o desencadear de uma reação no sentido oposto, tal como ocorre nas plantas, nas estações do 

ano, nos corpos, e naturalmente nos sistemas de governo (Platão, Rep., Liv. VIII, 548). E 

finalmente, chegamos talvez, ao sentido crucial do estudo – que alguns homens são o que parece 

ser para Hamlet: 

 

Por nascerem com algum defeito natural, 

Do qual não são culpados (a Natureza não permite 

Que escolham sua origem) têm um temperamento exaltado, 

E rompem as fronteiras e defesas da razão; 

Ou que, por adquirirem hábitos nocivos, 

Se chocam com os comportamentos bem aceitos. 

Essas pessoas, digo, pela nódoa de um estigma – 

Marca da natureza ou azar do destino – 

Terão todas as suas virtudes desprezadas, 

Sejam elas tão altas ou infinitas quanto o homem é capaz. 

Uma gota do mal, uma simples suspeita, 

Transforma o leite da bondade no lodo da infâmia (Shakespeare, Hamlet., Ato I, Cena 

IV, grifo próprio). 

 

Analogamente, esse trecho complementa a ideia da raiz do tirano no pensamento 

socrático-platônico. Assim como o estigma natural descrito em Hamlet, as inclinações tirânicas, 

quando não contidas pela razão e pela formação adequada, podem deixar o homem à deriva e 

 
110 Após Heitor matar Pátroclo em combate, Aquiles busca vingar a morte de seu melhor amigo. Na narrativa da 

Guerra de Tróia, Aquiles enfrenta Heitor e o mata. Em um ato de desprezo e vingança, ele amarra os pés de Heitor 

a sua biga e arrasta o corpo ao redor das muralhas de Tróia, como uma forma de insulto e vingança. O rei Príamo, 

precisou entrar no acampamento durante a noite e implorar a Aquiles que devolvesse seu primogênito para os 

rituais fúnebres. Essa cena é um dos momentos mais dramáticos da Ilíada de Homero. 



108 

 

mais aberto aos desejos mais baixos, um títere de seus próprios impulsos – um ser de alma 

envenenada, visto seu íntimo ser dirigido pelo apetite. Esses “defeitos”, naturais ou adquiridos, 

levam o homem a perder a harmonia interna, afastando-o da excelência e aproximando-o da sua 

parte tirânica. No fundo, ambos os textos – Ilíada e Hamlet – mostram que a perda do equilíbrio 

por algum dos personagens, seja por uma incorreta formação da alma ou por um “azar do 

destino”, resulta em uma tendência a ceder aos descomedimentos, que são em essência 

irracionais, por conseguinte, a um desvio do caminho da virtude e da justiça. 

Como explicamos, a desordem interna da alma leva à degeneração do ser humano em 

devir. De maneira análoga, o mesmo ocorre com os regimes de governo, a corrupção de seus 

insumos constitutivos reflete um desequilíbrio estrutural que compromete a ordem do todo. A 

crítica de Platão à democracia fundamenta-se, sobretudo, na incompreensão desse regime por 

parte dos cidadãos, que acabam confundindo liberdade com licenciosidade. Nesse 

desequilíbrio, a degeneração da cidade é semelhante ao que acontece na alma em desordem; a 

razão é subjugada pelos desejos e vícios irracionais, alimentando a parte insaciável (Platão, 

Rep., Liv. IX, 578a). 

Esse conflito entre as forças racionais e irracionais explica a transição do homem 

oligárquico para o democrático, e deste para o tirânico. Importa lembrar que, essa sucessão 

entre os regimes, da aristocracia à timocracia, desta à oligarquia, e depois à democracia e à 

tirania, é um processo cíclico e natural, como explica Platão “[..] como tudo que nasce perece, 

nem mesmo uma organização política como essa durará para sempre” (Platão, Rep., Liv. VIII, 

546a).  

Por essa mudança, entretanto, é necessário inteligir além da alternância entre opostos. 

Como Aristóteles explica pelo raciocínio contrário, se fosse um ciclo fechado, a tirania deveria 

retornar a uma forma mais virtuosa, ou talvez simplesmente permanecer como está (Arist., Pol., 

1316a20-30). Ademais, como lembra o aluno de Platão, essa transição não é determinada pela 

facilidade ou pela previsibilidade; pode até ser indeterminada. 

Contudo, Platão teoriza que a tirania é uma perversão que surge diretamente da 

licenciosidade inerente à própria democracia. Conforme já explicamos, as pessoas têm uma 

compreensão equivocada referente a liberdade, que no geral se degenera em licenciosidade. A 

liberdade, que é um dos pilares principais da democracia, quando exercida em excesso, 

degenera em pura escravidão, conduzindo inevitavelmente à tirania: 

 

E o provável é a liberdade excessiva conduzir a algo que não é senão uma mudança 

para a escravidão excessiva, seja isso aplicado a um indivíduo em sua vida privada ou 

a uma cidade. Esta é a probabilidade. É, portanto, também provável que a tirania só 



109 

 

pode resultar da democracia e de nenhuma outra forma de governo: da máxima 

liberdade, suponho, a maior e mais cruel escravidão (Platão, Rep., Liv. VIII, 564a). 

  

Além disso, deve-se ter em mente que, na concepção socrático-platônica, as formas de 

governo são compreendidas dentro de uma gradação moral e ontológica, e não apenas como 

arranjos políticos externos. Embora haja certo maniqueísmo em sua tipologia dos regimes, 

Platão indica, em passagens específicas, que tanto a democracia quanto a tirania podem, mutatis 

mutandis, ou seja, apresentar aspectos mais aceitáveis do que a timocracia e a oligarquia, 

sobretudo se estiverem sob a orientação de um legítimo filósofo ou sábio que atue como 

guardião da pólis (Platão, Rep., Liv. V, 463b).  

E o que é, afinal, um legítimo filósofo? Platão o define como o amante do conhecimento 

(philósophon – Φιλόσοφον). Ora, quem ama o conhecimento só pode amar o belo; e se o belo, 

em sua forma mais elevada, é a sabedoria, então o filósofo não é senão aquele cuja alma se 

volta para ela com desejo insaciável. O filósofo é, portanto, o ser que transcende, rompe com a 

consciência comum, abandona as sombras do lugar ordinário e eleva-se ao nível da consciência 

filosófica. É nesse movimento que o homem se torna verdadeiramente sábio, pois amar o belo 

é, em última instância, amar a sabedoria. 

Quando, porém, a razão humana hesita em definir o que seja o belo, convém que 

concedamos a palavra ao próprio Sócrates, que o exprime com clareza: “Com efeito, uma das 

coisas mais belas é a sabedoria, e o Amor é o amor pelo belo, de modo que é forçoso o Amor 

ser filósofo e, sendo filósofo, estar entre o sábio e o ignorante” (Platão, Banq., 204b). 

O filósofo autêntico, assim, não é apenas quem se entrega à busca do saber como quem 

coleciona conhecimentos, e se dê por saciado, mas aquele que, como Platão descreve, “[...] de 

boa vontade experimenta todas as formas de conhecimento, que se devota com júbilo ao 

conhecimento e é insaciável por ele, é qualificado apropriadamente como um filósofo.” (Platão, 

Rep., Liv. V, 475c – 680a). 

Essa possibilidade, contudo, embora elevada, revela-se mais como um artifício teórico 

do que uma confiança efetiva na constituição concreta das cidades. Isso porque Platão 

demonstrará, ao longo de sua obra, que as formas de governo, mesmo aquelas idealmente 

concebidas, tendem à degeneração quando carecem do fundamento racional e formativo que 

apenas a filosofia, em seu exercício pleno, é capaz de sedimentar. 

Então, Platão sustenta, de forma reiterada, que o melhor regime de governo é aquele 

dirigido pelos melhores, isto é, uma aristocracia composta por pessoas devidamente formados 

filosoficamente para governar, os excelentes em termos de areté, o que se configura como uma 

aristocracia no sentido mais nobre do termo. Esses melhores, sem dúvida, são os reis-filósofos 



110 

 

(philósophoi basileîs – ΦιλόσοΦοι βασιλειζ), figura central na idealização da República 

platônica e condição sine qua non para que uma pólis ideal possa se concretizar. 

Em linhas gerais, como já mencionamos, Atenas era vista por Platão como uma cidade 

degenerada e, diante disso, o filósofo pensa sua cidade ideal em resposta às falhas e desordens 

políticas de seu tempo. Assim, concebe o governante como aquele que deve possuir uma alma 

de “[...] natureza a uma vez resoluta e filosófica no mais elevado grau, de modo a se capacitarem 

a serem corretamente” (Platão, Tim., 18a). Nesse aspecto, enquanto preservador da ordem e da 

justiça, o governante precisa ser o melhor, tanto intelectual quanto moralmente. Caso contrário, 

como poderia assegurar a harmonia da vida humana, no plano privado (microcosmos) e no 

coletivo (cosmos), isto é, tanto na vida do cidadão quanto na vida da cidade? 

Assim avançamos para o próximo ponto. Platão formula críticas severas tanto à 

democracia quanto à tirania, por entender que ambas operam sob o domínio da dóxa, da 

instabilidade e dos desejos desordenados, elementos que comprometem, de forma decisiva, o 

processo de formação integral do cidadão em direção à excelência. 

Vale abrir um parêntese, e considerar que, Aristóteles, ao analisar os mesmos regimes, 

apresenta uma visão pragmática e atenuada, classificando a democracia, ainda que com 

reservas, como a forma de governo menos suscetível aos vícios extremos e, portanto, mais 

tolerável na prática. Enquanto Platão se guia por um ideal normativo e hierárquico de justiça, 

seu aluno, Aristóteles, adota uma perspectiva mais empírica e relativa, o que evidencia a tensão 

entre dois paradigmas distintos da política antiga. 

Fato é que a decepção de Platão com a política democrática ateniense (que acabara de 

suceder o governo dos trinta)111, que havia retomado o poder enquanto forma de governo, 

atingiu seu auge com a condenação de Sócrates à morte em 399 AEC. Sócrates dedicou sua 

vida à filosofia e, proclamado pelo oráculo de Apolo em Delfos como o mais sábio dos homens, 

não se deixou conduzir pela bajulação nem pelo comodismo da ignorância. Seu compromisso 

intransigente com a verdade e com o que é justo tornou-o uma figura incômoda para 

personalidades de influência política, sobretudo aqueles que, pretendendo saber de tudo, 

mascaravam a própria ignorância e se apresentavam como mestres de virtude. Contra essas 

pretensões, o filósofo lançou mão de sua ironia característica, expondo contradições e falsos 

saberes.  

Por conseguinte, foi acusado de “impiedade”, especificamente de corromper a juventude 

e de introduzir novos deuses em detrimento dos antigos. As acusações foram formalmente 

 
111 A Tirania dos Trinta, governo de trinta magistrados imposto por Esparta em Atenas após a Guerra do 

Peloponeso, terminou em 403 AEC. Sua queda marcou o retorno da democracia na pólis ateniense. 



111 

 

apresentadas por Ânito (em nome dos artífices), Meleto (em nome dos poetas) e Lícon (em 

nome dos oradores). Embora em sua Apologia o filósofo insinue que havia outros acusadores, 

destaca nominalmente esses três (Platão, Apol., 17a – 28a). 

Situação essa, que exercera o efeito da última gota que derrama o cálice. Ele próprio112,  

em um discurso elogioso, rememora o ocorrido com tais palavras: 

 

[...] um amigo meu, mais velho, Sócrates [...] o mais justo de todos [...] conduzindo-

o à força para a morte. [...] Considerando então todas essas coisas e ainda outras tais 

não pequenas, desgostei-me e afastei-me dos males de então (Platão, Cart. VII, 326b). 

  

A linguagem arguta e respeitosa, somada à recordação vívida da injustiça cometida pela 

pólis até então democrática, revela a intensidade da ruptura entre Platão e a prática política de 

seu tempo. Como observa Reale, “[...] Platão se convence de que, por ora, seria melhor manter-

se longe da política militante” (2022, p. 18). É o genuíno reconhecimento de Platão, no que se 

refere à ausência de prudência e de equilíbrio nas ações humanas que conduzem 

inevitavelmente ao afastamento da areté e, por conseguinte, da excelência, da justiça e do Bem. 

Essa amarga experiência fomenta, portanto, um descrédito por parte de Platão em 

relação à democracia, pois ela se mostrou, em sua vivência, como um sistema contraditório, 

incapaz de distinguir entre a verdadeira justiça e a aparência dela. A suposta justiça pública 

revelou-se, na verdade, como expressão da hybris coletiva, a desmedida, própria de um espírito 

tirânico disfarçado sob o manto da legalidade. Não somente ele, mas também Xenofonte diz 

que Sócrates, por preceito e exemplo, exortava seus discípulos à temperança e à firmeza na 

virtude, o que contrasta radicalmente com o julgamento que lhe foi imposto (Mem. Soc., Livro 

IV). 

Ao refletir sobre esse fato, alinhamo-nos à interpretação segundo a qual Platão não se 

afastou da política ateniense apenas por desgosto pessoal, mas, sobretudo, por compreender 

filosoficamente que um regime baseado em opiniões e bajulações, e não na razão, não poderia 

sustentar um projeto formativo de justiça. Sua proposta de uma aristocracia filosófica, portanto, 

não se reduz a uma utopia dissociada do real, mas constitui uma resposta ética e pedagógica à 

falência das formas de governo de seu tempo. Nesse quadro, a democracia ateniense aparece 

em Platão não como equivalente à tirania, mas como um estágio instável, vulnerável à 

 
112 Quando mencionamos “o próprio Platão”, referimo-nos ao diálogo Carta VII, onde Sócrates não é o, de certo 

modo, o protagonista, ao contrário da maioria dos diálogos socráticos-platônicos. No diálogo, Platão é claramente 

o autor e, também é o Platão escrito, sem uma máscara, ou seja, é o filósofo escrevendo e falando em seu próprio 

nome. 



112 

 

degradação, e que, ao abrir espaço ao excesso e à desmedida, acabava por preparar o terreno 

para o advento do governo tirânico: 

 

Então, vejamos, caro amigo, qual a origem da tirania? Está claro que se desenvolve a 

partir da democracia. Isso é claro. E não se originará da democracia do mesmo modo 

que a democracia se origina da oligarquia? Qual modo? O bem que a oligarquia propõe 

a si mesma e que é causa de sua instauração é a riqueza, não é? E o desejo insaciável 

pela riqueza acompanhado da indiferença pelas outras coisas em função da aquisição 

de dinheiro é o agente de sua destruição. E não é o desejo insaciável da democracia 

pelo que define como bem que também a leva a sua destruição? E o que dizes que ela 

define como o bem? A liberdade. [...] Ora, como estava prestes a dizer, não é o desejo 

insaciável de liberdade e a indiferença com outras coisas que conduzem essa forma 

de governo a uma transformação que abre o caminho para a necessidade de uma 

tirania? (Platão, Rep., Liv. VIII, 562a – c). 

 

Assim, uma vez instaurada a tirania, não apenas a estrutura política se corrompe, mas 

também as categorias éticas sofrem um processo de inversão. O tirano não reconhece o justo 

em sua essência, mas o distorce, reduzindo-o a instrumento de seu interesse: enxerga-se como 

bastião do bem, herói do povo, defensor do “justo”. O que, do ponto de vista racional, seria 

injusto, ignóbil e contrário ao bem comum ou com a dimensão propriamente humana e ética da 

justiça. Sua mente desmedida converte o vício em virtude aparente, a violência em direito 

próprio, a arbitrariedade em lei. Nesse horizonte, não existe justiça real, mas apenas a caricatura 

da justiça; um simulacro que serve unicamente à manutenção de seu poder. 

Essa perspectiva, aliás, encontramos correspondência em nossa realidade, pois o tirano, 

em sua forma própria (sui generis), acredita, ou faz parecer, que seus atos são redentores da 

democracia, caminhos para a liberdade ou instrumentos da justiça. No entanto, tanto a tirania 

enquanto regime quanto enquanto arquétipo de pessoa revelam ações que não aguardam o 

assentimento de ninguém, sendo conduzidas exclusivamente pela própria arbitrariedade.  

Conquanto, a injustiça praticada pelo tirano, em vias da razão, não poderá ser chamada 

de justiça, embora ele tente forçar essa aparência, seja de forma sutil em raros casos ou, na 

maioria das vezes, de modo arbitrário e ruidoso. Como esclarecido acima, o próprio sentido de 

“justiça” é internalizado pelo tirano de uma maneira distorcida, pois, em sua visão, a justiça 

serve apenas para garantir sua própria supremacia. Platão explica que, nos primeiros dias ou 

por algum tempo, o tirano aparenta ser um líder benevolente, distribui sorrisos e gracejos de 

boas-vindas para todos, prometendo muitas coisas ao povo, tanto publicamente quanto em 

privado. Ele age como um “lobo em pele de cordeiro”, mas, não tardará, e revelará suas 

verdadeiras intenções, usando de ações cruéis para garantir sua própria segurança e criando uma 

constante atmosfera de guerra a chamando de revolução, fazendo com que o povo acredite 



113 

 

sempre precisar de um líder poderoso, um Aquiles, um herói para protegê-los (Platão, Rep., 

Liv. VIII, 567a). 

Tucídides113 esclarece que essas revoluções imbuídas de certo idealismo radical, trazem 

mais calamidade do que propriamente mudanças favoráveis. Não apenas, afirma que os 

conflitos na guerra pelo Peloponeso como aconteceu, tende a continuar a acontecer enquanto a 

natureza do ser humano for a mesma, ou seja, homens domados pelos apetites, irascíveis, apenas 

diferenciando na intensidade de violência para mais ou para menos de acordo com as variadas 

circunstâncias de cada tempo e contexto.  

Argumentamos, no capítulo um, que, no ideal formativo aristocrático, isto é, no exemplo 

homérico dos deuses e heróis, estes eram apresentados como paradigmas de conduta. 

Arquétipos de força, grandiosidade e feitos extraordinários, mas também frequentemente 

marcados por impulsos prodigiosos, paixões violentas e egoísmo orientado para a glória 

pessoal. Do mesmo modo, os tiranos emergem como pessoas, demasiadamente humanos cuja 

natureza resulta da exacerbação dessas mesmas características, sendo elevados pelo povo à 

condição de líderes, embora sua essência permaneça marcada pelo desequilíbrio da alma. 

Nesse argumento, Sócrates explica que: 

 

É preciso aliás pôr em mente que em cada um de nós há duas formas de comando e 

de motivação, às quais seguimos por onde nos conduzem, uma que é inata, um desejo 

de prazeres, e a outra uma convicção adquirida, que aspira ao melhor. Estas duas 

formas em nós ora estão de acordo, ora em luta; e então ora é uma, ora é a outra que 

domina. Assim, quando uma opinião racionalmente leva ao melhor e domina, ao 

domínio se dá o nome de prudência; mas quando o desejo irracionalmente arrasta aos 

prazeres e comanda em nós, eis o comando a que se deu o nome de insolência (Platão, 

Fed., 237d – 238a, grifo próprio). 

 

Sócrates mostra que a insolência possui múltiplas ramificações e formas, de modo que 

“[...] a que se tenha tornado relevante dá sua própria denominação ao homem que a tenha, [...] 

que nem é bela nem digna [...]” (Platão, Fed., 238b). Com efeito, quando tais forças dominam 

e desviam a razão do seu caminho, tem-se a figura do tirano: uma dinastia crassa de elementos 

da psyché, em que os desejos e paixões irracionais, cultivados ao longo da formação da vida, 

suprimem a retidão e a supremacia da razão. 

Lembremos que na tese socrático-platônico da alma tripartida, a parte racional deve 

governar as demais, regulando os impulsos coléricos e apetitivos e mantendo a ordem interior 

em conformidade com a justiça (Platão, Rep., Liv. IV, 441e – 442b). Quando essa hierarquia se 

 
113 Cf. A guerra do Peloponeso, Livro Terceiro, cap. 82, na edição por nós usada, a referência se encontra nas 

páginas 198 – 199. 



114 

 

mantém, o ser alcança a justa medida de sua vida e pode contribuir para a harmonia da pólis. 

Entretanto, quando essa ordem se rompe, instala-se a desmedida, em que a razão é subjugada 

pelos desejos primitivos, e a alma degenera em tirania. 

Esse processo não se limita à dimensão do “eu” particular, mas projeta-se na 

coletividade. A ascensão do tirano não ocorre por acaso, mas decorre da disposição do próprio 

povo em entregar suas inclinações e fragilidades a uma figura de poder que encarne seus 

excessos. Platão mostra, assim, que existe uma correspondência entre a constituição da alma e 

as formas de governo. Como a alma pode ser justa ou tirânica, também a cidade pode ser regida 

pela razão ou corrompida pela insolência em consonância com a natureza daqueles que governa. 

Carregamos em nós tanto a luz quanto as trevas, temperança e tirania. Essa 

correspondência se manifesta como um magnetismo: as inclinações menos nobres dos cidadãos 

atraem-se pelas mesmas forças presentes em líderes de caráter degenerado. Desse modo, o 

tirano não se impõe por si só; ao contrário, é sustentado pelo próprio povo, que o eleva da esfera 

menor à posição de autoridade. Nesse sentido, ironizamos essa patologia política se repete ao 

longo da história, como Platão descreve em um trecho da República: 

 

[...] é regular do povo promover um indivíduo como seu paladino e protetor especial, 

o nutrindo e engrandecendo [...] E fica claro, eu disse, que, ao surgir o tirano, a única 

raiz de que ele brota é essa liderança protetora especial. [...] E o que diria se o povo 

se enfurecesse e declarasse que não é certo que um filho adulto seja sustentado por 

seu pai, mas que, pelo contrário, deve ser inverso; em segundo lugar, que ele, o povo, 

não o gerara e o instalara no poder para que, quando ele se tornasse poderoso, o povo 

fosse escravizado por seu próprio escravo, tendo de sustentar tanto a ele como a seus 

escravos (Platão, Rep., Liv. VIII, 565d – 569a).  

 

Como lembra Waller R. Newell (2019), a tirania enquanto governo é um processo que 

começa com um demagogo populista, que se destaca ao se render aos excessos do hedonismo 

presente na democracia e incita o ressentimento da massa contra os homens mais virtuosos. Ou 

seja, ele representa a manifestação de todos os traços inflados de sua personalidade tirânica, 

resultantes das causas das quais falamos anteriormente, e direciona suas energias para ações 

que são diametralmente opostas às virtudes. 

Deveras, o tirano é, portanto, um escravo de suas próprias paixões, vícios e desejos 

efêmeros, um títere de sua própria nulidade. Trata-se de um ser, cuja semelhança é aquela que 

Hamlet denuncia, “parece ser” alguém: de coração débil, mente anarquizada, razão pobre e sem 

cultivo. Ainda assim, é nesse simulacro de homem que o povo, paradoxalmente, deposita suas 

esperanças, enxergando nele um herói salvador. Fato é que, ao longo da história humana, não 

faltam exemplos de tiranos idealistas, reverenciados como redentores, “enviados” por deus, 



115 

 

que, em vez de promoverem a paz, a segurança, a liberdade e a democracia, embora essas 

palavras sejam recorrentes em seus discursos -, construíram apenas palcos de guerra. Suas ações 

foram, e continuam sendo, as mesmas que seguem devorando milhares de vidas humanas.  

Como exemplo, a própria Guerra do Peloponeso, carregava em seu âmago, entre 

diversos fatores que a desencadearam, a pretensão hegemônica disfarçada sob a bandeira da 

liberdade para toda a Hélade, promessa está hasteada tanto por Atenas quanto por Lacedemônia. 

Ainda assim, o dêmos, a massa popular, persiste em considerar tais atos como expressões de 

virtude, quando, na verdade, como vimos anteriormente, trata-se de um povo escravizado por 

si mesmo, prisioneiro de suas paixões e da ilusão de liberdade. 

Por consequência, com boa dose de penetrante ironia, Platão (Rep., Liv. VIII, 569c), 

lembra que o povo: 

 

[...] ao tentar se esquivar da panela quente da sujeição aos homens livres, o povo caiu 

no fogo de ter senhores que são escravos, e que no lugar da ampla inadequada 

liberdade da qual fruía, trajou-se da mais cruel e amarga escravidão, que é ser escravo 

de escravos. 

 

Para dizer sobre a ironia mencionada acima, assim como os poetas de outrora, 

invocamos as Musas como recurso retórico: o próprio titã Crono, senhor do tempo, fora 

derrotado e expurgado para as profundezas do Tártaro por seus próprios filhos114, liderados pelo 

predestinado Zeus. O injusto115 e ardiloso Crônida116, por sua vez, não temendo a inevitável 

Nêmesis117, acorrentou seu pai, tomando para si a coroa tirânica que antes pertencera a ele. 

Assim, pelo poder tomado, a mentira do herói, tal como Crono fizera com seu pai Urano, Zeus 

reinou no alto do Monte Olimpo como soberano absoluto sobre os deuses.  

Essa representação do rei do olimpo como tirano é um exercício narrativo, que também 

foi explorado por Ésquilo na tragédia Prometeu Acorrentado118, na qual Prometeu é castigado 

impiedosamente por seu amor aos mortais, desafiando o recém-investido tirano no poder. Na 

narrativa do tragediógrafo, Zeus reina com rédeas curtas, valendo-se mais da força do que da 

 
114 Hades e Poseidon. 
115 Alusão a comédia de Aristófanes, As Nuvens, que apresenta o raciocínio injusto como um personagem que 

debate com o raciocínio justo, defendendo a tese de que a justiça é inexistente. Para apoiar seu argumento, ele 

menciona que Zeus não foi punido por seu crime contra o pai, Cronos: “Se existisse justiça entre eles, por que 

Zeus não foi morto, ele, que acorrentou seu próprio pai?” Frag. 344-57. Referimo-nos à edição de 2013 da editora 

Clássicos Zahar, O Melhor do Teatro Grego, traduzida por Mário da Gama Kury. 
116 Significa filho de Cronos. 
117 Na mitologia, a deusa é a personificação da vingança contra deuses que atentavam contra sua própria família. 

Sua equivalente para essa mesma função para com os mortais são as fúrias, Erínias. 
118 Referimo-nos à edição de 2013 da editora Clássicos Zahar, O Melhor do Teatro Grego, traduzida por Mário da 

Gama Kury. 



116 

 

razão e da diplomacia para consolidar sua autoridade (Ésquilo, 2013), um traço, que diga-se de 

passagem, característico de tiranos, sejam eles fictícios ou históricos. 

O que se depreende desta breve história, porém, é validar o argumento que a estupidez 

de espírito, a licenciosidade e a anemia intelectual, parece ser às vezes uma qualificação 

imprescindível para ser um líder119. Veja bem, recontamos o mito desse modo: deuses irmãos e 

filhos depositaram suas esperanças e forças nas mãos do herói predestinado a libertá-los da 

tirania titã, que no final ele mesmo à moda francesa120 destituiu um soberano tirânico para ele 

próprio o ser. Ademais, cumpre lembrar que muitos dos aliados de Zeus contra os titãs foram 

eventualmente punidos, muitas vezes injustamente, quando representaram ameaças ao seu 

poder. Tais punições derivavam das incertezas das profecias ou da paranoia do tirano, que teme 

sofrer a mesma injustiça que infligiu a outros. 

Assim, o governo tirânico fundamenta-se, como aponta Newell (2019), em uma estética 

engenhosa que mistura um ideal messiânico e pseudorreligioso a serviço de uma utopia tomada 

por um distorcido e perigoso idealismo autoritário e opressor, com o qual nos defrontamos, de 

forma inquietante. Não se trata de uma anomalia histórica, mas de um padrão recorrente, que 

se apresenta com roupagens diferentes ao longo do tempo. Como bem observa o autor, regimes 

despóticos121 frequentemente se legitimam por meio de narrativas “messiânicas” que os 

colocam como únicos capazes de redimir uma sociedade supostamente em ruínas, operando 

uma inversão dos ideais democráticos sob a aparência de renovação moral e salvação coletiva. 

Infelizmente, esse fenômeno nos é cada vez mais familiar. Governos autoritários, não 

foram, evidentemente exclusividade da Hélade, mas líderes contemporâneos, em diversas 

partes do mundo, instrumentalizam o medo, o ressentimento e a instabilidade para se 

apresentarem ora como administradores exemplares, ora como “enviados” providenciais, 

representantes da vontade divina ou da voz do povo. Criam, assim, um imaginário político no 

qual contestá-los não é apenas uma oposição política, mas quase uma transgressão moral ou 

espiritual. É nesse sentido que a análise de Aristóteles (Pol., 1314b26) permanece atual, dizendo 

que o tirano, ciente da eficácia dessa estratégia simbólica, busca constantemente parecer 

piedoso e aliado dos deuses, pois, segundo ele, o povo conspira menos nesses termos. 

 
119 Alusão a uma passagem do romance de Fiódor Dostoiévski, O idiota: “É que uma certa estupidez de espírito 

parece ser às vezes uma qualificação necessária se não para todo homem público, ao menos para aquele que 

seriamente se propõe ganhar dinheiro” (p. 384). 
120 Alusão irônica à revolução francesa (1789 – 1799). 
121 O termo déspota, o qual empregamos aqui, corresponde ao sentido que temos hoje, e não no sentido helênico 

despótes, que naquele contexto, era o nome dado ao senhor de escravos. Em Política, Aristóteles ao tratar sobre o 

assunto diz especificamente δεσπότης despótes dos escravos; Frag. 1325b5. 



117 

 

Nietzsche, em Além do Bem e do Mal, observa algo semelhante sob uma perspectiva 

genealógica, a crítica à moral tradicional: “A influência seletora e disciplinadora – destrutiva, 

bem como criativa e modeladora – que pode ser exercida por meio da religião é múltipla e 

variada, de acordo com o tipo de pessoa sob seu feitiço e proteção.” (2024, p. 71). O filósofo 

mostra que, ao longo da história, o poder se vale da religião não apenas como instrumento 

moral, mas como técnica de domesticação e controle dos impulsos humanos, legitimando 

hierarquias e servidões sob o disfarce da virtude. 

À guisa de explicação, a manipulação da crença ou do sagrado, nesse contexto, opera 

como um dispositivo de poder que resguarda o máximo possível o governante contra a crítica 

e reforça sua autoridade simbólica. Trata-se de uma estetização do poder, que cria uma névoa 

ilusória sobre o tirano, uma aparente figura carismática (pelo menos no início como explica 

Platão) e redentora, capaz de condensar em si o papel de líder político, guia espiritual e protetor 

moral da comunidade. Esse mito nebuloso que já era repudiado e denunciado por Sócrates em 

sua caracterização da alma tirânica, que nos ensina que essa situação não apenas diz sobre o 

esvaziamento da racionalidade política, mas também a decadência da Paideia enquanto 

formação da alma para a verdade, a justiça e a liberdade interior. Em seu lugar, instala-se um 

culto ao espetáculo e à adulação, que sequestra a autonomia em nome da falsa ordem e da 

justiça. 

Um dos maiores inimigos do tirano (embora não o principal) é o homem livre. Não no 

sentido estritamente físico, mas aquele que é esclarecido, liberto da ignorância. Esse homem, 

que se aproxima da verdade, está em oposição ao tirano, que, como Sócrates calcula, por meio 

de uma “dialética dos números” de modo a exemplificar a escala do distanciamento da pessoa 

justa, afirmando que o tirano está três vezes mais distante da verdade, da justiça e do Bem 

(Platão, Rep., Liv. VIII, 544d – 545a). Não somente, ele nem ao menos consegue imaginar o 

que seja uma vida justa. 

É certo que, no pensamento socrático-platônico, a justiça não é apenas uma virtude entre 

outras, mas representa a harmonia da alma com sua própria natureza, que por conseguinte, 

refletirá por meio de atos que causam de algum modo efeito no exterior. Em outras palavras, é 

uma condição na qual cada parte (racional, colérica e apetitiva) cumpre sua função de forma 

ordenada e subordinada ao logos. Nesse estado de equilíbrio, a alma se orienta ao Bem, que é, 

para Platão, a fonte suprema da verdade e da realidade. Assim, ser justo é ser feliz, pois somente 

o homem cuja alma está em conformidade com sua natureza racional pode alcançar a verdadeira 



118 

 

eudaimonía122. O justo, portanto, é infinitamente superior ao injusto, não apenas em virtude, 

mas também em beleza, prazer e decência, pois sua vida não está submetida às ilusões do 

sensível, mas alicerçada na ordem do inteligível. 

Nesse horizonte formativo, torna-se evidente que a injustiça, embora possa parecer 

vantajosa no plano imediato, constitui uma degeneração da alma. Ela rompe a harmonia interior, 

produz o caos das paixões desmedidas e afasta o homem do Bem. Assim, a formação filosófica 

orientada pela justiça não visa apenas educar bons cidadãos, mas sedimentar o caminho para 

almas inacabadas (em devir) capazes de se elevar, no sentido superlativo, acima das aparências 

rumo à verdade e, por isso mesmo, tornar-se justas é tornar-se melhores em sua própria essência. 

Acerca do exposto acima, poderíamos nos perguntar: o que faz do homem um ser justo? 

Em que medida se pode dizer que ele é justo? Sócrates responderia que o homem é justo na 

medida exata em que participa da justiça como virtude, ou seja, ele é justo na exatíssima 

proporção da justiça. Ainda assim, resta a questão: o que nos torna mais ou menos justos, 

segundo esse conceito socrático-platônico? A resposta de Sócrates, tal como expressa na 

República (Liv. X, 613b), seria que o homem se torna assim pela prática constante da virtude à 

medida que se assemelha aos deuses, sedimentando sua alma, dentro do possível, somente com 

exemplos que podemos considerar como bons exemplos divinos em sua própria conduta como 

ser humano.  

Sem dúvida, nesse contexto, a formação aparece como o principal antagonista da tirania, 

pois é por via dela que se pode prevenir, conter ou ao menos moderar as paixões e os vícios que 

dão origem ao tirano. Lembrando que, embora uma pessoa dentro das caracterizações gerais da 

tirania, não significa que ele não pode ser um excelente orador e ter vasto conhecimento técnico, 

mas, por uma inércia intelectual em relação àquilo que é transcendente, ele acaba direcionando, 

com uma dose de espontaneidade e por intermédio de uma formação deficiente sua matéria-

prima em devir para a direção contrária. Em outras palavras, trata-se de alguém que, como 

afirma Platão, se mostra “[...] grandioso no discurso vazio dos tolos” (Rep., Liv. X, 607c). 

Dessa forma, por força de uma formação disfuncional, e movido por uma dose de 

espontaneidade cega, ele acaba conduzindo sua matéria-prima, para a direção oposta à da 

virtude. E por não ser cognoscente, ou seja, por não reconhecer o Bem e não orientar sua mente 

pela razão, ele se entrega aos impulsos inferiores, comportando-se, segundo Platão, “[...] na lei 

 
122 Aristóteles, em Política (1325a20), também associa justiça e felicidade (eudaimonía), entendendo que agir bem 

e viver feliz são a mesma realidade. Embora sua abordagem seja distinta da metafísica platônica, ambos convergem 

na defesa da vida virtuosa como realização da natureza humana. 



119 

 

do quadrúpede e a procriar, e familiarizando com a desmedida não tem receio nem vergonha de 

perseguir prazer contra a natureza” (Platão, Fed., 250e – 251a). 

Nesse sentido, diz Aristóteles, que a tirania, enquanto governo, tem dois objetivos 

naturais para garantir sua permanência no poder: (1) que seus governados pensem pouco ou 

nada, pois, aqueles de mente limitada não podem conspirar contra ninguém; e (2) vilanizar os 

comedidos e sábios de ideias livres, pois estes julgam o governo do tirano como indigno e 

ilegítimo (Arist., Pol., 1314a15 – 20). Assim, ao serem difamados pelo tirano, os comedidos 

acabam sendo combatidos pelos próprios cidadãos, que os veem como uma ameaça, pois, são 

na verdade, leais a si mesmos, e as suas convicções passadas pelo crivo da razão. 

Assim, tudo deságua no paralelo que Platão traça entre a natureza do homem e os 

regimes de governo que culmina na sua utópica pólis. E a chamamos assim, pois até mesmo o 

filósofo aclarou que a pólis que descreve na República, é aquela “[...] que existe em teoria [en 

lógois], pois não creio que ela exista de fato em qualquer parte da terra. Mas talvez, eu disse, 

haja dele um modelo no céu para quem queira contemplá-lo, e com essa visão fazer de si mesmo 

o seu fundador” (Platão, Rep., Liv. IX, 592b, comentário em colchetes próprio). O que podemos 

validar nessa ideia, é como se posiciona o pensamento socrático-platônico. Jaeger sugere que 

“[...] Platão se situa diante do problema da alma [...] na atitude do modelador de almas. A 

formação da alma é a alavanca com a qual ele faz o seu Sócrates mover todo o Estado” (2013, 

p. 757 – 758). 

Para que se evite a degeneração da pólis, Platão sustenta que é preciso estabelecer uma 

Paideia rigorosa, orientada por princípios filosóficos. A utopia platônica, portanto, tem como 

fundamento a precaução contra a degeneração, que ocorre justamente quando a formação do 

cidadão não segue o ideal da excelência. Na perspectiva socrático-platônica, a educação e o 

governo são inseparáveis; por isso, a negligência com a formação é vista como a principal causa 

da decadência política e moral da Atenas de seu tempo. 

Diferentemente de Aristóteles, que, embora reconheça a importância da educação, a 

concebe mais como um processo de habituação para a vida ética dentro de um regime político 

já existente e possível, Platão deposita na formação uma confiança mais radical: ele a vê como 

uma via de ascensão da alma ao inteligível e, ao mesmo tempo, como o único meio pelo qual é 

possível construir verdadeiramente uma pólis ideal. Para ele, a formação tem o poder de 

reordenar tanto o mundo interior do sujeito quanto o mundo exterior da cidade, desde que esteja 

subordinada à justiça, à razão e ao Bem. 

Nesse ponto, a diferença do universo filosófico entre ambos os pensadores se evidencia; 

Platão é um idealizador do ser, que busca paradigmas ideais como guias para a realidade 



120 

 

sensível se orientar; Aristóteles é um sistematizador bem como um observador do ser em ato. 

De mais a mais, Platão acredita que, mesmo que a cidade ideal não se concretize, o esforço em 

sua direção já é, por si só, formativo e filosófico, uma espécie de “educação pela utopia”. Assim, 

a Paideia se torna o eixo que articula o movimento da alma em direção à justiça e à ordem, 

servindo não apenas como um projeto pedagógico – como mencionamos acima –, mas como a 

própria expressão da ontologia, epistemologia, moral, ética e política socrático-platônicas. 

Embora congratulemos com essa ideia, não devemos nos fiar estritamente na noção de 

que a formação, por si só, possa garantir o êxito em transformar radicalmente aqueles que 

apresentam inclinações tirânicas mais intensas, como se se tratasse de uma cláusula contratual. 

O tirano, como já exposto, não é apenas produto da carne; sua gênese encontra-se também na 

psyché humana, na essência, na matéria-prima do ser. Eis por que acrescentamos aqui uma 

derradeira explicação da dificuldade do ideal formativo socrático-platônico quando este se 

depara com uma mente dotada de dupla inclinação para o mal e apenas uma para o bem. 

De modo ilustrativo e comparativo, evocamos aqui a leitura de Freud em sua 

correspondência a Einstein, não como eixo teórico desta dissertação, mas como recurso auxiliar 

para sublinhar a atualidade da problemática, em que os elementos da alma, em movimento 

dialético, carregam em si mesmos a sua negação: 

 

[...] porque o homem tem dentro de si um desejo pelo ódio e pela destruição. Em 

tempos normais, esta paixão existe num estado latente, emerge apenas em 

circunstâncias anormais; no entanto, é uma tarefa relativamente fácil despertá-la e 

elevá-la ao poder de uma psicose coletiva (Freud, 2018, Cart., nº 1, [ebook Kindle]). 
 

Essa observação apenas reforça, em chave conceitual moderna, aquilo que o universo 

filosófico socrático-platônico já apontava: a alma humana é constituída por forças 

contraditórias que podem se desviar da justa medida. Em Freud, o ódio e a destruição “a pulsão 

de morte”, permanecem latentes, mas suscetíveis de emergir em contextos históricos e culturais 

adversos. Em Platão, são as dimensões colérica e apetitiva da alma que, quando não 

subordinadas e reguladas à razão, produzem desarmonia, injustiça e degradação. Em ambos os 

casos, não se trata de uma oposição simplista entre bem e mal, mas da própria estrutura 

conflitiva do humano, no qual os impulsos podem ser direcionados tanto para a excelência 

formativa e a humanização, quanto para a tirania e a desumanização. 

Convém esclarecer uma vez mais que, Platão, não supõe a eliminação absoluta dessas 

tendências destrutivas por vias formativas uma vez que, reconhece o caráter constitutivo da 

alma humana. E sobre isso, a questão já fora posta: 



121 

 

 

Se, Sócrates, convenceres todos das coisas que dizes como a mim <convencestes>, 

haverá mais paz e menos coisas más entre os homens. Mas, Teodoro, não é possível 

nem perecerem as coisas más – pois é necessário haver sempre algo oposto ao bom – 

, nem terem <elas> sede entre os deuses, mas percorrem, necessariamente, a natureza 

mortal e este lugar aqui (Platão, Teet., 176a – b). 

 

Nem Freud acredita na possibilidade de resolvê-las com a instauração da igualdade 

plena ou a superação das agruras materiais. O que se expõe, então, é uma questão dialética: o 

objeto pensado contém em si a sua própria negação. Essa contradição, contudo, não deve servir 

como pretexto para a desistência, mas como ponto de partida para o esforço racional de 

contenção. 

Nesse horizonte, o pensamento socrático-platônico, alicerçado em um racionalismo 

radical, fundamenta seu cosmo filosófico em um ideal utópico (como já explicado 

anteriormente). Freud, de modo análogo, considera que a dinastia da razão seria a sensata aposta 

para conter a tirania intrínseca da alma humana, ainda que reconheça o caráter hercúleo e 

enigmático dessa tarefa. Como escreve: 

 

A condição ideal seria naturalmente uma comunidade de homens que tivessem 

subordinado a sua vida instintiva à ditadura da razão. Nada mais poderia unir os 

homens de forma tão completa e tenaz, mesmo que não existissem vínculos 

emocionais entre eles. Todavia, o mais provável é que isto seja uma expectativa 

utópica (Freud, 2018, Cart., nº 2, [ebook Kindle]). 

 

Relembremos, aliás, a metáfora do monstro de várias cabeças, explorada no primeiro 

capítulo (Platão, Rep., IX, 588c – 588e), o homem em quem as más partes são alimentadas 

acaba dominado por formas bestiais de desejo, e aquilo que parecia vantagem imediata revela-

se, no fim, como degradação: 

 

Afinal, como pode um indivíduo humano desregrado ser melhor do que a besta mais 

estúpida? Como pode aquele que não consegue dar atenção às coisas de maior 

importância [a justiça e o Bem], e se empenhar por todos os meios em fazer as coisas 

que são mais prazerosas [vícios] ser melhor do que a mais obtusa besta de rebanho? 

Não, somente os que têm controle de si possuem capacidade de dar atenção às coisas 

de maior importância e, separando-as segundo o tipo, por meio igualmente do discurso 

e das ações, preferir o bem e repudiar o mal (Xenofonte, Mem. Soc., Liv., IV, 5, 11, 

grifo e comentários em colchetes próprios). 
 

A partir do argumento supracitado, pensemos agora em outra alegoria usada por 

Sócrates em seu diálogo com o interlocutor Fedro. Nesta metáfora reelaborada123, imaginemos 

 
123 Na alegoria original, Sócrates menciona apenas dois cavalos, e não três. Cf. Fed., 246b – 248a. 



122 

 

a alma tripartida, na qual temos o cocheiro que vai representar o orientador ou professor, e a 

biga é a formação. Ao invés de dois cavalos, imaginemos três, cada um representando as partes 

da alma. O corcel que simboliza a parte racional da alma, a face que aprende, é dócil, bom e 

belo, sensível ao encorajamento da palavra e conduzido com as rédeas pelo cocheiro. Já os 

outros dois representam instâncias contrárias, são surdos ao açoite e ao aguilhão, tentando 

afastar o veículo da mente do caminho do Bem e da justiça. 

Quando o cocheiro, orientador do caminho, sente a força impetuosa dos desejos, ele 

exerce cautela e comedimento; o corcel nobre responde com docilidade, mas os cavalos da ira 

e do apetite refutam o controle, põem a refugar e a saltar dando com os cascos para todas as 

direções, expressando a tensão interna entre os elementos substanciais da alma. Nesse cenário 

simbólico, a luta entre forças fundamentais remete aos arquétipos de Apolo, deus da medida e 

da racionalidade, e Dionísio, símbolo da embriaguez e do excesso. Como na tragédia grega, o 

drama da psykhé humana revela-se na instabilidade dessa dinâmica. Então, o condutor, ciente 

dos danos causados pelo descompasso, puxa as rédeas com firmeza, tentando guiar os impulsos 

desgovernados. Enquanto o elemento virtuoso coopera, os outros dois resistem com violência, 

ou seja, a razão da alma se vê em jugo do conflito constante com as outras duas partes. 

 

Figura 3 – Tríade parelha alada: releitura da alegoria socrático-platônica da alma no Fedro 

 
Fonte: Adaptação digital realizada por autor (2025), a partir da obra ANTIQUE. Chariot Race, 1880, disponível 

em: https://www.meisterdrucke.ie/fine-art-prints/Antique/1192219/Chariot-Race,-1880.html124 

 

Apesar da dificuldade, das mais variadas formas que possa terminar essa história, 

imaginemos que a formação nutrisse com excelência e justiça a parte nobre da alma e, com a 

 
124 Imagem modificada no Adobe Photoshop para inclusão do terceiro cavalo, compondo a tríade simbólica da 

alma platônica. 

https://www.meisterdrucke.ie/fine-art-prints/Antique/1192219/Chariot-Race,-1880.html


123 

 

orientação de um bom mestre, a conduzisse em direção ao cognoscível, estabelecendo um 

equilíbrio interno saudável e, por conseguinte, externo. Neste caso, por uma força maior, tanto 

interna quanto externa, os indômitos cavalos desistem da insolência, são domados, e a alma 

finalmente pode seguir livremente em direção às verdades superiores. Nessa tese, Sócrates 

esclarece que se a pessoa: 

 

[...] contar igualmente com um esforço representado pela correta educação, tornar-se-

á inteiramente sadia e íntegra, safando-se da pior das doenças; se, entretanto, nesse 

caso tiver se comportado com completa negligência, após viver uma existência 

claudicante retornará ao Hades imperfeita e tola (Platão, Tim., 44c).  

  

Neste espectro alegórico, o leitor perceberá o modo como narramos estas palavras com 

certa dose de licença autoral – atribuindo papéis distintos às personagens, mas preservando o 

núcleo elucidativo –, uma vez que, como já explicado, essa alegoria integra a concepção 

socrático-platônica da alma: sua trajetória, seus movimentos e o dinamismo dialético dos 

elementos “intocáveis” que a compõem, seus arquétipos. Esse argumento, embora alusivo ao 

que Izabel Freire (2025) denomina “psicologia filosófica”, foi aqui posto apenas de modo 

tangencial, pois se trata essencialmente de um problema filosófico. Ainda assim, reconhece-se 

que as características da psyché em Platão pressupõe as condições básicas do funcionamento 

psíquico humano. 

Nosso intento, em correspondência com Platão, é dar uma imagem mais palpável da 

ideia que ele constrói, da relação do homem consigo mesmo, em seu “eu” privado e em seu 

processo formativo. Nesses termos, evidenciamos, que Platão não desejava apenas interpretar 

o mundo ao seu redor, mas compreender o mundo interior dos homens em essência, partindo 

dele para explicar as relações políticas de seu tempo. Seu pensamento, conforme observa Freire 

(2025), reflete o sentimento antropocêntrico de sua época: a vida prática era o eixo que 

unificava os componentes do todo formativo. 

O que Platão representa de modo alegórico é o próprio ser humano e seus processos 

cognitivos em primeira instância. A carruagem simboliza o corpo, funesto andrajo da alma, 

forma do disforme, que, privado do elemento intangível, é apenas uma massa presa à sua 

condição animal, rudimentar e estática. Contudo, assim como o Demiurgo modela o cosmos 

dotando-o de alma inteligente, também o homem participa dessa estrutura viva e ordenada. 

Existe, portanto, além do corpo, a alma, cuja unidade é dialética e se expressa em três direções: 

os cavalos, que põem em movimento a forma. Dois desses elementos, de natureza diversa entre 

si, são indômitos e indolentes ao bom senso: o caos, paradigma universal do desmedido, que 



124 

 

representa as forças irracionais e desordenadas da alma. O terceiro elemento, o cosmos, é a 

razão inteligente, princípio moderador que modela o ímpeto e a ira, equilibrando o movimento 

interno e conduzindo a alma à justa medida. 

O cocheiro, por sua vez, cumpre duplo papel na odisseia humana. É a personificação do 

eu interior e também o princípio ordenador que responde aos estímulos externos. Uma criança, 

embora dotada de inteligência, não possui por si só a capacidade de orientar e nutrir o próprio 

intelecto; cabe aos adultos desempenharem o papel de condutor, ser o aguilhão que sustenta as 

rédeas com mãos firmes e compassivas, até que o tempo permita à própria pessoa assumir o 

comando de si. 

O direcionar, para Platão, ultrapassa a abóbada celeste e reflete uma hierarquia natural. 

Ele sabe, contudo, que o caminho da alma é custoso, funesto e imprevisível: cada uma de suas 

partes, em vez de seguir retilínea, move-se por trajetórias oblíquas e sinuosas, que cabe ao 

logos, quando bem nutrido pelo que é belo, bom e justo, conduzir à moderação e ao equilíbrio 

da própria dialética anímica. 

Esse ideal de equilíbrio, vale relembrar, pressupõe a justa medida entre os elementos 

internos do ser e seu governo pela razão. Tal moderação não é apenas política, ética ou moral, 

mas ontológica. É nesse ponto que a formação revela sua finalidade mais elevada: guiar o 

homem à sua plenitude por meio da ordem interior. Assim, como já ensinava Hipócrates125, 

embora em outra chave, a moderação se apresenta como o caminho para a saúde não apenas do 

corpo, mas também da alma. Nesse sentido, a formação socrático-platônica não dissocia a 

excelência intelectual da ética do cuidado de si: corpo e alma, em sinfonia, buscam 

conjuntamente o Bem. 

Infelizmente sabemos que nem sempre a história termina como citado acima, pois as 

duas partes antagonistas da alma são como áspides espreitando entre as flores. O próprio Platão 

teve sua expectativa frustrada em malbaratar a ideia de que um tirano poderia, por meio das 

belas artes formativas e sob a orientação de um filósofo, mudar seus sentimentos, como tentou 

com o jovem governante de Siracusa, Dionísio II126.  Não há, com efeito, nada mais aborrecedor, 

e mais típico que deparar com homens, que tiveram uma adequada formação, mas não souberam 

 
125 Nascido na Ilha de Cós, aproximadamente no século 460 AEC. Considerado até hoje como o fundador da 

ciência da medicina, cuja influência é demonstrada até hoje no próprio juramento de um médico que remonta ao 

juramento que Hipócrates fazia juntamente com seus alunos. Como referencial utilizamos o livro: O mundo de 

Sofia de Jostein Gaarder; 1. Ed 2012. 
126 Após a morte de Dionísio I, tirano de Siracusa, seu filho Dionísio II o sucedeu. Platão, à convite de seu amigo, 

Dion, realizou sua segunda viagem à Sicília, acreditando que poderia completar a formação por meio da filosofia, 

do novo tirano. No mínimo, Platão aceitou o convite como uma boa oportunidade de testar a sua teoria sobre a 

formação de governantes, mas, Dionísio II, se comportou de maneira semelhante ao pai. Por conseguinte, Platão 

foi mantido prisioneiro e quase perdeu a vida, conforme Reale (2022). 



125 

 

o que fazer com ela. Já observaram certos insetos diante de uma fonte de luz? Pois bem, há 

aqueles que, como mariposas, giram incessantemente ao redor de uma falsa sabedoria que, 

longe de conduzi-los à excelência, os leva exatamente ao seu oposto. 

Para esclarecer essa ideia, imaginemos uma mariposa que, na escuridão, orienta-se pela 

luz dos astros naturais para encontrar seu caminho, o que, numa analogia platônica, equivale ao 

Sol na alegoria da Caverna, que ilumina o percurso rumo à virtude e distanciamento do que é 

aparente. No entanto, quando exposta a uma luz artificial, como a de uma vela ou de uma 

lâmpada, perde sua referência e voa em círculos, desorientada. Sua trajetória, antes guiada por 

um princípio verdadeiro, torna-se errática, regida por uma ilusão que a atrai e confunde. O 

mesmo ocorre com certos homens: há aqueles cuja formação deveria guiá-los à excelência, mas 

que, ao invés disso, os prende em um ciclo vicioso de enganos e falsas aparências. O que por 

certo, corresponderia aquilo que Platão chama de uma defectiva formação. 

Assim como a mariposa não voa diretamente em direção à luz aparente, mas ajusta sua 

orientação a partir dela, esses homens não se entregam imediatamente ao erro, mas acabam por 

fundamentar suas ações e pensamentos em torno de princípios que não os conduzem ao 

conhecimento em excelência. Planam sob impulsos rudimentares e instintivos, como se 

girassem em torno de um centro enganoso que, em vez de levá-los ao aprimoramento, os relega 

à estagnação. A pior formação não é aquela que falta, mas aquela que apenas enfraquece a 

oportunidade da areté, pois, ao invés de esclarecer, confunde. 

Homens fadados ao destino das mariposas não conhecem a liberdade como algo íntimo 

e autêntico. Sua vontade para as boas coisas está em torpor, e, presos aos grilhões de sua própria 

ignorância e preconceitos arraigados, sentem-se enredados como um parafuso apertado demais, 

tolhidos por todos os lados por aquilo que não lhes convém. 

Mas, não obstante127, ninguém pode forçar alguém a mudar; é necessário que haja 

também uma disponibilidade interna, um desejo de ser melhor. A matéria-prima para o avanço 

do homem existe. Ou seja, o ser humano como seres dotados naturalmente da capacidade de 

modificação e aperfeiçoamento por meio de suas potencialidades intrínsecas. Contudo, cabe a 

cada um escolher trabalhar por si mesmo, como mencionamos a espontaneidade que acompanha 

a phýsis, natureza, a lapidar, portanto, suas arestas ásperas e se dedicar ao conhecimento. 

Sócrates ensina que esse avanço é uma questão de esforço, trabalho e amor pela sabedoria, e 

por nossa conta e risco, acrescemos que não uma dádiva do acaso. 

 
127 Essa contiguidade da adversativa é um recurso estilístico intencional que introduz o próximo parágrafo, o qual 

altera. 



126 

 

Nessa linha de pensamento, compreende-se a disposição do homem como um produto 

da cultura a que está exposto. Assim, torna-se lógico atribuir à formação a responsabilidade por 

cada desvio em relação à norma estabelecida (Jaeger, 2013). De acordo com Jaeger, mesmo 

que toda uma cultura se afaste de um ideal em uma direção específica, a causa não está na 

natureza humana em princípio, que em tese tende para o Bem, mas na formação oferecida, que 

pode ser a origem do mal. 

Desse modo, a Paideia adquire um estatuto ontológico e político decisivo, pois não se 

trata apenas de uma educação utilitarista, mas da formação da alma segundo um ideal de 

excelência que deve orientar toda a vida particular e coletiva. Quando a formação é deficiente 

ou distorcida, o homem se afasta da realização de sua natureza racional. Nesse raciocínio, que 

toca o paradoxo do desvio humano, o mal não é entendido como uma essência ontológica má 

(embora decorra da matéria sensível inacabada com partes menos nobres que compõem parte 

do ser), mas sim como o resultado de uma deformação ou da nutrição desordenada (como já 

explicamos no capítulo um) dos componentes inferiores da alma, o que, em grande medida, é 

produzido culturalmente. 

Em Platão, essa concepção sustenta a centralidade da formação ideal como fundamento 

e mólio da pólis. Pois, uma cidade justa, portanto, saudável, depende, antes de tudo, da 

formação adequada de seus cidadãos. Em outros termos, sendo o homem um microcosmo da 

pólis, isto é, uma parte que reflete o todo, implica que, se as partes forem educadas sob a égide 

da justiça e orientadas para o Bem, a estrutura coletiva alcançará sua excelência; do mesmo 

modo, se forem corrompidas, todo o organismo político se degenerará. Assim, a decadência da 

areté não decorre de um determinismo estritamente biológico, tampouco do destino, mas da 

falência de um projeto formativo que deveria guiar o homem à excelência de seu ser. 

Avançando nos argumentos, Platão, ao buscar respostas sobre os regimes de governo, 

realiza essa investigação a partir do próprio traço humano, isto é, do comportamento, que por 

essência carrega tanto virtudes quanto vícios. A formação surge, então, como um moderador 

do espírito de Cálias128. O filósofo observa que, sem ela, muitos não conseguem discernir a 

verdadeira natureza das coisas e, assim, formam nada mais do que opiniões equivocadas sobre 

conceitos fundamentais como prazer, liberdade e educação. Essas pessoas não compreendem 

que as necessidades da alma, ao contrário das do corpo como a fome e a sede, não se saciam 

por impulsos imediatos, mas sim pelo exame racional diante da dúvida constante. 

 
128 Alusão à Cálias III (450 – 367 AEC), filho de Hipônico II (485 – 422 AEC), era conhecido como alguém 

dominado por suas paixões, especialmente a luxúria, ambição e a hybris. 



127 

 

Para muitos, uma vida plena se traduz nos prazeres momentâneos do corpo, como a 

comida, a bebida ou os deleites sensíveis. No entanto, o que verdadeiramente importa, como 

sublinha a filosofia socrático-platônica, é a justiça, a razão, a virtude, e, não menos, o 

conhecimento do verdadeiro, que vai paulatinamente emergindo no processo formativo da 

alma. Em defesa dessa tese, ensina Sócrates, em um discurso de tom derradeiro:  

 

Por toda parte eu vou persuadindo a todos os jovens, a não se preocuparem 

exclusivamente, e nem tão ardentemente, com o corpo e com as riquezas, como devem 

preocupar-se com a alma, para que ela seja quanto possível melhor, e vou dizendo que 

a virtude não nasce da riqueza, mas da virtude vem, aos homens, as riquezas e todos 

os outros bens, tanto públicos como privados (Platão, Apol., 38c – 42a, grifo próprio). 

 

Já pontuamos que, ao refletirmos sobre a virtude e a justiça, percebemos que Sócrates 

defende que são mais felizes aqueles que vivem segundo a excelência e a justiça; os mais 

infelizes, por sua vez, são aqueles que sepultam sua alma na mastaba129 do vício. Por certo, o 

tirano, que se entroniza pelo alarde, pela guerra ou pelo exercício do poder desvinculado das 

leis instituídas, e que, assim, infecta o governo e o povo com a ilegalidade, tergiversando a 

justiça, em realidade, não é feliz nem consigo mesmo, nem com ninguém. É escravo de si, e 

por isso mesmo não consegue conviver com a liberdade dos homens livres. Os sábios tornam-

se, então, seus alvos preferenciais, pois são aqueles cuja formação já os libertou da estupidez, 

da ignorância, dos preconceitos arraigados, como o evidenciado na alegoria da caverna. 

A mente que suspende o governo da razão, permitindo que os desejos prevaleçam sem 

a direção da parte racional, converte-se em porção desordenada de seus próprios elementos 

interiores, semelhante a um jarro perfurado, incapaz de conter qualquer princípio elevado. 

Nessas circunstâncias, a alma, privada de medida e direção, tenta preencher-se incessantemente 

com o que a esvazia. A esses homens, diz Sócrates a Cálicles, estão reservados os piores 

destinos; tentarão, em vão, preencher suas almas como quem tenta reter água em uma peneira 

(Platão, Gór., 493b – c). 

Mesmo o sofista mais hábil, cujo saber parece vasto como o mar, não é, contudo, 

igualmente profundo, pois nada poderá reter se sua alma for como uma peneira, cheia de furos, 

incapaz de conservar o conhecimento em excelência. Com efeito, uma mente comparável a um 

jarro trincado permanecerá vazio, pois não guarda o que é límpido e leve como a água clara, 

símbolo do saber “filtrado” pela métron. Ao contrário, retém apenas o que é denso e pesado, o 

 
129 A mastaba foi um tipo de túmulo egípcio antigo, precursor das pirâmides, utilizado nas primeiras dinastias. Era 

uma estrutura retangular com teto plano e paredes inclinadas, construída em tijolos de barro ou pedra calcária, que 

abrigava a sepultura subterrânea de membros da realeza e nobreza. 



128 

 

barro turvo da ignorância não depurada pelo crivo da razão, da justiça e do Bem. Trata-se, 

assim, de uma alma não cognoscente, marcada pela licenciosidade, pelos vícios e pela 

sofreguidão, incapacitada de ascender ao inteligível. 

Neste ponto, na qual examinamos a tirania, não nos detemos apenas em sua figura 

histórica ou como regime de governo, mas no seu arkhè, enquanto desordem da alma, inversão 

da hierarquia do ser. Pois, conforme explica Sócrates, compreender algo exige percorrer o 

caminho que vai do desconhecimento à sua essência, passando pelo como veio a ser e pelo 

modo como pode deixar de ser – sua qualidade em si por si. A tirania, nesse horizonte, é mais 

que um regime externo: é um estado da alma que será pobre e insaciável (Platão, Rep., Liv. IX, 

578a). Ao negligenciar a razão em função dos apetites mais vis, instala o caos interior, refletido 

na arbitrariedade exterior. Como metáfora literária, sobre aqueles cujo temperamento, adverte 

Valério130, “[...] são avessos à contrariedade, índoles arredias que se insurgem com a verdade, 

retesam-se frente ao reto caminho da razão” (Molière, Ato I, Cena V). 

Platão nos conduz, portanto, não apenas a um exame de regimes de governo, mas a uma 

reflexão formativa e existencial, ao reconhecer que a alma, sem orientação e cultivo adequados 

(sem autodomínio e sem o exercício da justa medida) torna-se tirânica de si mesma. O arquétipo 

colérico e apetitivo do “herói” aquiliano, marcado pela sofreguidão, revela a estultice própria 

da alma desgovernada. Aquela em que prevalecem os apetites violentos, os impulsos destrutivos 

e uma vaidade zelosa, todos oriundos das partes inferiores da alma, manifestando-se desde cedo 

em algumas pessoas, ou projetando-se simbolicamente na figura do pai redentor e paradigma 

de força, como Zeus. 

Essa compreensão encontra eco em Newell (2019), para quem todo homem carrega em 

si tendências tirânicas latentes, suscetíveis de serem despertadas por fatores internos e externos. 

Tal leitura aproxima-se da observação freudiana de que o ser humano traz em sua psyché um 

desejo latente de destruição, o qual pode emergir em determinadas circunstâncias. Ambos os 

diagnósticos auxiliam a compreender por que cidadãos podem aderir a líderes despóticos, 

reiterando, em chave moderna, a ideia de Platão de que a tirania começa, antes de tudo, na 

desordem da alma. 

Esse processo é transposto para a estrutura política: as massas veem no líder um 

paradigma idealizado, um herói a ser seguido, ao mesmo tempo que projetam nele suas próprias 

 
130 Molière retrata índoles avessas à razão que evocam esse estado de desordem da alma, sobretudo na tirania da 

avareza desmedida, que se aproxima de uma caricatura da parte apetitiva da alma em Platão quando não regulada 

pela razão. Cumpre, porém, esclarecer que Platão e Molière não tratam do mesmo conceito; neste contexto, o 

dramaturgo deve ser tomado apenas como recurso ilustrativo, e não como autoridade filosófica. Cf. MOLIÈRE. O 

avarento. Tradução de Dorothée de Bruchard. Porto Alegre: L&PM, 2016. Reimpr. 2017. 



129 

 

pulsões reprimidas. A virtude heroica homérica que, acima de tudo, busca formar homens 

superiores aos outros em um sentido negativo e segregatório, possível. Convém observar que, 

os meios de comunicação contemporâneos ainda refletem uma herança que valoriza 

principalmente figuras heroicas associadas ao combate, revelando a persistência de uma 

formação cívico-militar de caráter autoritário. Esse tipo de patriotismo, centrado na exaltação 

da força e da obediência, foi especialmente promovido por regimes como o nazismo e o 

fascismo. Esse movimento obscurece o cultivo da alma racional, desorganiza sua estrutura 

interna e compromete o ideal de formação pautado pela justa medida. 

Nesse horizonte, e no âmbito do universo filosófico socrático-platônico, Platão examina 

o perfil do homem tirânico e, por consequência, o regime de governo que dele deriva. Trata-se 

da manifestação do excesso de si mesmo (títere do vício) aprisionado pelos grilhões da 

ignorância e do preconceito, numa recusa arbitrária de reconhecer limites ou tergiversar a 

iluminação do centro luminoso que clareia o caminho para a justiça. Com efeito, seu lugar 

permanece nos recônditos da caverna, onde, diante de si, enxerga apenas projeções, sombras 

que nada mais são do que aparências umbrosas da realidade. 

E para a moderação desta tirania exige o pagamento da travessia, uma espécie de moeda 

simbólica entregue ao barqueiro Caronte131, não mais como figura do além-morte, mas como 

metáfora do filósofo que conduz a alma para além dos limites do sensível. Assim como na 

travessia mítica, o percurso formativo requer desprendimento; o abandono das ilusões do 

mundo aparente em direção ao plano inteligível acessível apenas pela razão.  

O mesmo caminho que conduz o ser cognoscente, e, por isso, livre, é aquele que também 

o emancipa das forças inferiores da alma que distorcem a formação. Tal travessia, portanto, 

literal e simbolicamente, esclarece o título do terceiro capítulo, evidenciando a inter-relação 

entre formação e liberdade, e, por oposição, àquilo que degenera; o cultivo do irracional, a 

servidão aos desejos e a desordem do cosmo interno. Logo, a mais profunda forma de tirania, 

não é exógena, mas aquela que se instala na essência do ser, a recusa à filosofia, à investigação, 

ao autogoverno da alma racional. 

  

 
131 Caronte é conhecido na mitologia helênica como o barqueiro que transportava as almas dos recém-falecidos, 

em troca de moedas deixadas nos olhos dos mortos através do rio Aqueronte e Estige para o reino de Hades, o 

submundo. 



130 

 

 

CAPÍTULO 3:  LIBERDADE E FORMAÇÃO NO PENSAMENTO SOCRÁTICO-

PLATÕNICO 

 

E quanto a essa trajetória do pensamento, não a chamarias de dialética? [...] 

Então, eu disse, a libertação dos grilhões e a conversão das sombras para as 

estátuas e a luz da fogueira, mais a subida para fora da caverna rumo à luz 

do sol [...] toda essa ocupação das artes e ciências que mencionamos tem o 

poder de despertar o melhor elemento da alma... 

 

Platão, Rep., Liv. VII, 532b – c 

 

O presente capítulo tem por finalidade reunir os fios conceituais desenvolvidos nos 

capítulos anteriores, examinando, sob a ótica do pensamento socrático-platônico, as inter-

relações entre formação e liberdade enquanto elementos estruturantes da constituição do ser 

humano em sua plenitude moral, ética, política e intelectual. No cosmo filosófico de Platão, a 

liberdade não se restringe à ausência de restrições externas, mas consiste, sobretudo, na 

capacidade de autodomínio da alma racional sobre as demais partes, orientando-as, pela via da 

razão, em direção ao Bem. Em oposição à sofística, que, como vimos, relativiza o saber e reduz 

a formação a uma práxis persuasiva voltada ao êxito político, por sua vez, utilitário, a filosofia 

socrático-platônica propõe um processo formativo ideal e integral, de caráter maiêutico e 

dialético, voltado ao cultivo da areté como fundamento da liberdade, portanto, humanizador. 

De mais a mais, em Platão, a liberdade não se apresenta como ponto fixo de chegada, 

tampouco como prerrogativa dada de antemão. Antes, deve ser compreendida como um 

processo contínuo do ser em seu devir, sedimentado pela formação racional das faculdades da 

alma e pela necessária subordinação dos desejos às instâncias superiores. É nesse movimento 

que a liberdade deixa de servir aos interesses imediatos do homem e passa a orientar-se em 

direção ao Bem comum, seu fim mais elevado. 

A relação entre formação e liberdade, nesse contexto, figura entre os temas mais 

instigantes do pensamento clássico, suscitando divergências, investigações e preocupações 

dialéticas. Do ponto de vista etimológico, o conceito de liberdade é multifacetado: no grego, 

eleuthería (ἐλευθερία) designa a condição oposta à do servo (doûlos – δοῦλος); no latim, libertas 

indica a faculdade de agir conforme a própria vontade. No cristianismo, a liberdade associa-se 

ao livre-arbítrio; no campo jurídico, ao reconhecimento dos direitos e deveres do cidadão; e, na 



131 

 

filosofia, assume o sentido de autonomia e espontaneidade moral e racional, autodeterminação 

e intencionalidade do espírito132. 

Refletir filosoficamente sobre a liberdade, portanto, é tarefa complexa, sobretudo à luz 

do pensamento socrático-platônico. Isso porque não se pode concebê-la como atributo universal 

da condição humana da mesma forma que se afirma dialogicamente, por exemplo, que “todos 

os homens são mortais”. A liberdade, diferentemente da mortalidade, não é uma condição 

ontológica inerente a todos, mas exige formação, consciência e vontade livre para ser efetivada 

(Freire, 2025). 

Como já elucidado anteriormente, deter-nos-emos aqui nos argumentos de 

aproximação, visto que a teoria socrático-platônica opera no campo da idealização, e não como 

descrição empírica da realidade histórica. Tanto na Hélade quanto em nosso tempo, dificilmente 

se encontra uma liberdade tal qual aquela defendida por Sócrates e Platão. Se quisermos ser 

realistas, o diagnóstico de ambos os contextos aproxima-se mais da concepção aristotélica, 

segundo a qual a liberdade não é absoluta, mas depende das condições hierárquicas e das 

relações de poder em que o homem está inserido. Platão, porém, não toma tais 

condicionamentos como definitivos: projeta um ideal normativo, formativo e ontológico de 

liberdade. Assim, a questão que orientará o desenvolvimento deste capítulo é dupla o que 

significa, em essência, a liberdade no ideal socrático-platônico? Qual o percurso necessário para 

a participação nessa liberdade ideal? 

Certamente, deparamos aqui com uma nova aporia, isto é, com a dificuldade própria de 

certos conceitos que, por sua natureza complexa e contraditória, parecem aprisionar o desejo 

humano de compreender em um labirinto de Dédalo133. Esse “labirinto conceitual”, contudo, 

não é estéril, ele se torna o espaço mesmo em que Sócrates e Platão encontram alimento para o 

pensamento filosófico, pois é no confronto com as incertezas que floresce o exercício incessante 

do questionamento e da busca pela excelência. Trata-se, portanto, de uma jornada que não 

promete saídas fáceis, mas exige esforço contínuo para alcançar o equilíbrio, mesmo diante do 

que parece insuperável. 

Essa travessia é guiada por um referencial que reside no cosmo inteligível: o paradigma 

do Bem e da excelência, que deve ser imitado, ainda que imperfeitamente, no plano visível da 

 
132 Menezes, Pedro. Liberdade. Significados enciclopédia. 
133 Dédalo é um personagem da mitologia helênica. Ele é amplamente conhecido como um habilidoso artista, 

inventor e artesão. Entre suas criações mais famosas está o Labirinto de Creta, projetado para aprisionar o 

Minotauro. Dédalo também é célebre por ter construído asas para ele e seu filho Ícaro, permitindo que escapassem 

de Creta, embora Ícaro tenha caído no mar devido à sua imprudência. Usamos como referência O livro da 

mitologia: A Idade da Fábula de Thomas Bulfinch, Martin Claret, 2014. 



132 

 

pólis. É nesse esforço, que vai do nascimento à morte, de construir uma cidade justa, ordenada 

pelo logos e sustentada pela diké, que os homens podem participar da liberdade, entendida não 

como ausência de restrições, mas como participação consciente ao que é mais nobre, belo e 

bom. 

E o aspecto mais inquietante dessa trajetória é que, embora a liberdade pareça, à primeira 

vista, emergir como o objetivo final, como algumas construções dissertativas aqui poderiam 

sugerir, ela não constitui, no núcleo da concepção socrático-platônica, o verdadeiro ponto de 

chegada. A filosofia aqui defendida, como reiterado, não conduz o homem à liberdade como 

um fim em si mesma, mas a apresenta como consequência natural da formação virtuosa. Somos 

livres apenas na medida em que nos reconhecemos como tais. Com efeito, em que medida se 

pode considerar livre aquele que ignora a própria condição e desconhece a si mesmo? Tal 

homem seria comparável a um animal que corre solto pelos campos sem saber que corre, 

privado de consciência e, portanto, de liberdade. Nesse sentido, o mais razoável é acolher o 

ensinamento do próprio Sócrates, segundo o qual aquele que ignora a constituição de sua alma 

ignora igualmente a si e tudo o que o cerca e, por fim, acaba dominado, seja por um tirano 

externo, seja por sua própria tirania interior, nascida de seus excessos. 

A perspectiva é clara e consistente com a lógica da areté, uma vez que apenas homens 

libertos da escravidão do hábito de opiniões preconcebidas e infundadas, de seus vícios, de 

preconceitos herdados e da ignorância em seu estado princípio são capazes de empreender a 

jornada rumo ao conhecimento do que é superior. A liberdade, portanto, não é somente o poder 

de agir de si para si, mas a faculdade de discernir e escolher o que é melhor e mais útil para o 

comum; e isso só é possível a partir do domínio de si mesmo.  

A liberdade aqui mencionada, evidentemente, não se refere a um aspecto físico, mas a 

um estado de consciência, “Vista a partir deste cume da liberdade interior, cuja expressão mais 

visível é a possibilidade de no Estado platônico serem abolidas todas as leis menos as que 

governam a paideía” (Jaeger, 2013, p. 956). Em conformidade com o núcleo socrático-

platônico, essa liberdade não consiste na simples ausência de constrangimentos externos, 

tampouco na faculdade de agir conforme os desejos, como se costuma entender no senso 

comum, mas na autodeterminação orientada pelo logos. O exemplo de Epicteto134 ilustra esse 

princípio: ele demonstrou, pela própria vida, que a liberdade emana da mente e não do corpo, 

 
134 Juntamente com Sêneca e Marco Aurélio, Epicteto compunha a tríade dos maiores filósofos estóicos. Nascido 

como escravo por volta do século 55 EC e faleceu possivelmente em 135 da EC. Cf. Dinucci, A.; Julien, A.; de 

Hierápolis, E.; Arriano, F.; Joly, F. D. Epicteto: testemunhos e fragmentos. A edição que referenciamos é a de 

2013. Disponível em: https://doi.org/10.52052/issn.2176-5960.pro.v1iespecial.802. 

https://doi.org/10.52052/issn.2176-5960.pro.v1iespecial.802


133 

 

pois nenhuma força externa é capaz de determinar como deve agir uma alma esclarecida pela 

razão. Em última instância, aquilo que governa os trilhos do enredo de cada existência forma-

se, antes de tudo, no interior do homem, no plano inteligível. 

É sob esse prisma filosófico que propomos o termo “endoliberdade”, formado pela 

justaposição do prefixo endo (do grego entós – ἐντός – “dentro”, “interior”) ao substantivo 

liberdade135. O conceito visa nomear a liberdade enquanto experiência interna, aquela que se 

realiza no âmbito do autodomínio e da sabedoria, e não como liberação exterior. Assim, a 

endoliberdade não designa apenas um estado de consciência, mas exprime, em essência, uma 

condição ontológica. É a realização interior que decorre do cultivo da razão, do 

autoconhecimento e da superação das paixões desordenadas, conforme compreendido na 

Paideia socrático-platônica. Pode surgir, então, ao leitor, a questão “crátila”: tendo atribuído 

um nome, o que falta? é preciso – como nos ensina Sócrates – inteligir-lhe a essência. 

Para dar conta da essência, devemos continuar a partir da questão do que fora postulado 

linhas acima: como um homem poderia ser considerado livre sem ao menos ter plena 

consciência de si mesmo e do seu entorno, além da capacidade de atribuir sentido às 

circunstâncias que o tornam livre ou escravo? É certo que, ao examinarmos essa 

problematicidade filosoficamente, ela inevitavelmente se conecta à razão. O que aprendemos 

da herança helênica, em suas diversas representações de pensamento, confirma que tudo, ou, 

ao menos, tudo o que é digno de ser pensado, inicia no logos: a razão de ser, de sentir, do bem, 

do mal, da liberdade e de seu oposto. 

Assim, a partir dessas primeiras reflexões, aceitamos a aporia não como um obstáculo, 

mas como guisa de orientação de nossa investigação. Seguimos, nesse sentido, a lição de 

Sócrates a Mênon: antes de buscar respostas definitivas, é preciso alcançar o gnōsis, o 

conhecimento, da essência de um conceito, aquilo que o define e distingue de todos os demais. 

Desse modo, cabe-nos examinar o que é a liberdade e como ela se articula à formação e à 

excelência no pensamento socrático-platônico. Ainda que, em certos momentos, convoquemos 

o diálogo com outros fundamentos clássicos e com comentadores de Platão, esses aportes se 

farão apenas como recursos comparativos, a fim de ampliar de modo hermenêutico a 

compreensão do núcleo filosófico que nos propomos a desenvolver. 

Em Platão e Aristóteles, os termos liberdade e homem livre aparecem ao longo de 

diversas obras, muitas vezes de forma implícita, assumindo significados tão variados quanto as 

próprias divindades do Olimpo. Em Platão, por exemplo, a discussão mais significativa sobre 

 
135 Sua criação segue a lógica linguística da língua portuguesa, em que o uso de prefixos gregos é comum para 

formar neologismos conceituais (como em endogênese, endossimbiose, endógeno). 



134 

 

liberdade e formação encontra-se nos livros VII e VIII da República, em que o filósofo propõe 

a formação como critério fundamental para a liberdade. Isto é, a condição livre como ascensão 

do ser. Trata-se de um movimento de aperfeiçoamento interior do homem, que culmina na 

constituição de cidadãos e cidades mais coesas e justas. É também nessa obra que o filósofo 

ateniense analisa a degeneração tanto da alma quanto da pólis, processo que decorre, segundo 

ele, de interpretações equivocadas de pontos chaves acerca do que seja o governo, a liberdade 

e a essência da formação, como já discutido suficientemente nos capítulos anteriores. 

Aristóteles, por sua vez, adota uma abordagem distinta, de caráter imanente e analítico, 

voltada à realidade observável, sem romper, contudo, com o fundamento ontológico do ser. O 

tema da liberdade aparece de modo mais sistemático no livro I da Política, no qual o filósofo 

de Estagira se dedica à reflexão das categorias estruturais da comunidade, como a administração 

doméstica (oikonomía – οἰκονομία) e as relações entre homens, mulheres e escravos. Nessa 

sistematização, a liberdade é compreendida em termos relacionais e hierárquicos: consiste na 

capacidade de governar, em oposição à condição daqueles que devem obedecer (Arist., Pol., 

1252b10 – 33). É, portanto, uma concepção política e estrutural, ancorada na experiência 

empírica e nos vínculos de poder que regem a vida na comunidade. Seu exercício conceitual, 

como observa Russell (2001), apresenta-se como um tratado sistemático, preocupado em 

classificar e descrever os modos de existência humana e suas relações no interior da pólis.  

Enquanto Aristóteles descreve a liberdade em função da ordem concreta da comunidade 

e das hierarquias naturais que a sustentam, Platão a situa em um horizonte metafísico e 

formativo. Seu diálogo busca edificar a imagem de uma cidade ideal, estruturada por princípios 

de justiça, ordem e equilíbrio da alma dos cidadãos, cuja harmonia deve refletir-se no próprio 

cosmos humano e político. Trata-se, em última instância, de uma filosofia da liberdade que se 

realiza no processo formativo e humanizador do cidadão, cuja finalidade é educar homens bons, 

belos e justos, capazes de agir segundo o que é inerente à sua natureza racional. A liberdade, 

no pensamento socrático-platônico, funda-se, assim, na investigação da essência mesma do ser 

livre: como o homem veio a sê-lo, por que o é e de que modo pode deixar de sê-lo. Movimento 

dialético que exige rigor conceitual e autoconhecimento racional (a indagação socrática e a 

idealização platônica) unidas sob o paradigma inteligível. 

No que se refere à formação, como evidenciado no capítulo um, à luz do ideal socrático-

platônico, trata-se da busca pela areté, a excelência da virtude, que implica, antes de tudo, o 

direcionamento da alma para além das aparências do cosmos sensível. Esse processo é, por 

essência, libertador, pois emancipa o ser humano das correntes da ignorância e da desmedida 

(hýbris), conduzindo-o à contemplação do verdadeiro e do inteligível. É um movimento 



135 

 

ascensional da alma, uma elevação que, quando guiada pela razão e pela moderação, liberta o 

homem das garras de Hades e do Tártaro136, aproximando-o do paradigma divino, o paradigma 

de perfeição ao qual o ser deve aspirar. 

A liberdade, nesse contexto, não é um direito natural nem uma condição externa, mas o 

resultado de um trabalho interior, ético e intelectual. Estrutura-se, portanto, segundo uma lógica 

interna de mérito e retribuição, pela qual o homem, ao agir segundo a razão, torna-se causa de 

sua própria libertação. Platão diz que a riqueza ou a pobreza, as honras ou as humilhações da 

vida, são irrelevantes, pois o verdadeiro juízo recai sobre a alma, medida pela tríade sorte: suas 

ações livres e espontâneas determinam sua recompensa ou castigo, conforme a direção, 

ascendente ou descendente, que imprime a si mesma em vida. Julgarão, os filhos de Zeus, os 

três juízes137 “[...] na campina da encruzilhada, onde nascem os dois caminhos, um deles 

conduzindo às ilhas dos abençoados, e o outro ao Tártaro” (Platão, Gór., 524a): 

 

Figura 4: Tríade sorte da alma – ações livres – recompensa – castigo. 

  
Fonte: Autor, com relação à República (Liv. X, 614b – 621d), o Fedro (107c – 114c) e Górgias (523a – 527e). 
 

Para esta parte, podemos compreender a virtude não em três, mas em grupamento de 

duas frentes interconectadas. De um lado, uma concepção ético-moral, voltada ao objetivo 

formativo que concerne ao cuidado da alma; dimensão inseparável dos núcleos gnosiológico, 

epistemológico e ontológico, uma vez que essas esferas, em Platão, são coextensivas. De outro, 

 
136 Encontra-se a descrição do Tártaro, no seguinte Frag: “Aí, da terra trevosa e do Tártaro nevoento e do mar 

infecundo e do Céu constelado, de todos, estão contíguos as fontes e confins, torturantes e bolorentos, odeiam-nos 

os Deuses. Vasto abismo, nem ao termo de um ano atingiria o solo quem por suas portas entrasse mas de cá para 

lá o levaria tufão após tufão torturante, terrível até para os Deuses imortais este prodígio. A casa terrível da Noite 

trevosa eleva-se aí oculta por escuras nuvens”. Cf. HESÍODO. Teogonia: A origem dos deuses. Estudo e tradução 

Jaa Torrano. São Paulo: Editora Iluminuras, 1995. 
137 Na mitologia helênica, são os juízes da alma (Minos, Éaco e Radamanto). 

 

 Justiça  Injustiça  Comedimento  Descomedimento 

 Virtude  Vício 



136 

 

uma perspectiva política, que no pensamento socrático-platônico busca a construção de uma 

cidade justa, expressão concreta da alma bem ordenada. Essa dimensão política é, ao mesmo 

tempo, resposta e contraponto à degeneração do sensível observada por Sócrates e, 

posteriormente, sistematizada por Platão. 

Se por um lado, na concepção ética, a formação é compreendida como processo de 

cuidado de si, mediante o qual a alma, guiada pela razão, ascende em direção ao Bem. A razão, 

nesse sentido, cumpre um papel ordenador e educativo. Que deve promover a reflexão 

autônoma, criativa e crítica, orientando o homem à autocompreensão e à responsabilidade 

moral. Assim, o conhecimento não se limita à contemplação, mas conduz à ação justa e 

moderada, em consonância com o cosmo da koinonía, isto é, o bem comum. A liberdade, por 

conseguinte, consiste na capacidade de escolher o Bem a partir de uma sabedoria que se faz 

lembrança, anámnēsis, e que se realiza no exercício maiêutico138 e dialógico do logos, a palavra 

que forma e liberta. 

Por outro lado, na perspectiva política, a formação se compreende como meio de educar 

cidadãos aptos a cooperar para a edificação de uma pólis justa e equilibrada. Nesse sentido, ela 

não se reduz a um aperfeiçoamento do eu privado, mas constitui também o fundamento do 

corpo político. Platão mostra, na República, que a liberdade não consiste em fazer o que se 

quer, mas em viver segundo a razão e a justiça, participando da vida comum e orientando a 

cidade para o Bem (Platão, Rep., Liv. IV, 431e – 432a; Liv. IX, 591b – 592a). Assim, a 

formação política é a extensão natural da formação da alma, somente quando a parte racional 

governa os apetites, a cidade pode refletir a harmonia interior de seus cidadãos. Para tanto, 

remeto o leitor às palavras do filósofo, que diz que o justo: 

 

[...] não permite que nenhum elemento de si mesmo cumpra a função de um outro 

elemento nem que os distintos elementos na sua alma produzam uma recíproca 

intromissão. Ele é capaz de regular bem o que verdadeiramente lhe é próprio e governa 

a si mesmo; instaura a ordem em si mesmo, é seu próprio amigo e harmoniza os três 

elementos [de sua alma]. [...] Une esses elementos e quaisquer outros que possam 

haver entre eles, e da multiplicidade que ele era se faz unidade, moderado e 

harmonioso. E somente então volta-se para a ação. E quando realiza qualquer coisa, 

seja a aquisição de riqueza, o cuidado de seu corpo, a prática política, seja os negócios 

particulares – em tudo isso crê que a ação justa e honrada é a que preserva essa 

harmonia interna e que ajuda a conquistá-la, assim a nomeando, e tem na conta de 

sábio o conhecimento que preside tais ações. E a acredita que a ação que destrói essa 

harmonia é a injustiça, nomeando-a assim, tendo na conta de ignorância a crença que 

preside tal ação (Platão, Rep., Liv. IV, 443d – e, grifo próprio). 

 
138 No capítulo um, a maiêutica é inserida no núcleo argumentativo como elemento importante (dentre outros 

pontuados) para a compreensão da formação orientada pelo ideal de areté (excelência) no pensamento socrático, 

destacando-se como recurso lógico de despertar o conhecimento latente por meio do diálogo e da autodescoberta 

racional. 



137 

 

 

Assim, a formação, em todos os seus aspectos, ético, moral e político, não deve ser 

compreendida como um processo apenas particular de cada um, mas como um caminho pelo 

qual o desenvolvimento das pessoas se entrelaça com a responsabilidade para com o todo. E, 

para este ponto, cabe esclarecer que, no pensamento que constitui a força motriz dos argumentos 

dissertativos aqui evidenciados, o cosmo – o todo, o Uno – é um elemento crucial para a 

compreensão do que buscamos descortinar. 

Em Platão, o cosmo, nesse momento, enquanto totalidade, manifesta-se concretamente 

nas póleis. O homem, por sua vez, é concebido como um microcosmo, um reflexo em escala 

reduzida da ordem maior. Esse microcosmo relaciona-se com o todo por meio de forças 

atrativas e repulsivas, conforme o grau de simetria ou ruptura que suas virtudes, ou a falta delas, 

podem promover no todo. Em outros termos, a justa proporção ou desmedida no homem 

repercute diretamente na estrutura política e no equilíbrio da cidade, bem como em sua 

liberdade ou oposto. 

Necessariamente, este argumento retoma o núcleo do pensamento socrático-platônico 

discutido no primeiro capítulo, em que Sócrates estabelece uma analogia entre a justiça e a 

saúde, e entre a injustiça e a doença do corpo. Em ambas as esferas (física e anímica) o 

equilíbrio é alcançado quando cada parte cumpre sua função própria, sob a direção da razão. A 

alma justa é, portanto, aquela que se encontra em equilíbrio interior, em que o logos governa e 

as demais faculdades obedecem conforme sua natureza. Nessa correspondência entre corpo e 

alma, Platão compreende que a enfermidade ética e moral tem origem na desordem interna, 

quando o princípio inferior pretende dominar o superior. Jaeger (2013, p. 946) interpreta essa 

passagem com acuidade, ao afirmar que: 

 

A causa reside na perturbação daquele equilíbrio harmônico entre as três partes da 

alma, no qual consiste, segundo ele, a justiça, “saúde” da alma. Platão, ao voltar a 

apresentar na sua última tese a imagem das três partes da alma, dá a impressão de 

pretender incutir especialmente no leitor a consciência de que o fenômeno da 

timocracia espartana, meramente político na aparência, tem as raízes no processo 

patológico interno que se gera na alma do homem. Tal como a definiam os médicos 

gregos, a saúde consiste em evitar cuidadosamente o império monárquico de um só 

dos fatores físicos que a integram. Platão não seguiu esse critério porque ele não o 

teria levado à sua “constituição perfeita”. A essência da saúde, mesmo a física, não 

reside para ele negativamente na ausência e predomínio de uma determinada parte, 

mas positivamente na simetria das partes, que ele considera perfeitamente compatível 

com um predomínio do melhor sobre o pior. Do seu ponto de vista, o império do 

melhor, isto é, da razão, é o regime natural da alma. Sendo assim, a enfermidade tem 

raízes no predomínio das partes ou de uma das partes da alma que por natureza não 

estão destinadas a mandar, mas sim a obedecer. 

 



138 

 

Isso quer dizer que, em última instancia, como a saúde corporal depende da harmonia 

dos órgãos e de seu funcionamento conforme a natureza, a saúde da alma depende da justa 

ordenação de suas partes. A formação, nesse sentido, é o exercício contínuo de cura da psyché, 

no sentido de um processo formativo no qual a razão assume o papel de princípio moderador e 

médico do espírito. É o próprio Sócrates quem define essa correspondência: 

 

Portanto, eu disse, não é produzir justiça organizar os elementos da alma numa relação 

natural de controle, um pelo outro, enquanto produzir injustiça é estabelecer uma 

relação de governar e ser governado contrária à natureza. É precisamente isso. [Nesse 

quadro] a virtude se afigura como sendo uma espécie de saúde, nobreza e boa 

condição da alma, ao passo que o vício, doença, vileza e debilidade (Platão, Rep., Liv. 

IV, 444d – e). 

 

Com efeito, essa interconexão entre formação e liberdade constitui o eixo desse capítulo. 

A liberdade, aqui, não se confunde apenas com a possibilidade de agir, mas com a disposição 

ordenada da alma que permite ao homem agir segundo o Bem. Trata-se, pois, de assegurar que 

a intelecção produzida (o saber que forma) tenha não apenas validade lógica, mas eficácia 

prática, favorecendo o florescimento da virtude tanto no homem, em sua dimensão interior, 

quanto na pólis, enquanto um todo. 

Sem dúvida, a importância que Platão atribui à formação está intrinsecamente ligada à 

busca de paradigmas que conciliem o inteligível e o sensível. A educação, em sua concepção, 

deve preparar o homem para participar da ordem do cosmos político, tornando-se um reflexo 

harmonioso do Bem. Nessa direção, ele reconhece, assim como os lacedemônios139, o valor de 

uma formação disciplinar desde a infância, que não se limita à instrução utilitarista, mas visa 

formar o caráter e ordenar a alma conforme a virtude. Para ambos, a educação é mais essencial 

que as próprias leis, pois a verdadeira estabilidade de uma pólis não depende da coerção 

jurídica, mas da formação ética de seus cidadãos. 

Essa concepção, que o filósofo observa em Lacedemônia, sugere que um governo sábio 

vê na formação o instrumento mais eficaz para preservar sua instituição e sua cultura, 

protegendo-as da decadência moral que ameaça outras cidades. Em síntese, quando a formação 

atua desde cedo e com retidão, a necessidade de leis e magistrados torna-se secundária, pois o 

homem formado pelo aguilhão da razão é, por natureza, capaz de governar-se a si mesmo. 

Como vimos, segundo Platão, a pólis ideal só pode ser formada por pessoas excelentes, 

e a criação desta cidade depende diretamente da excelência de seus cidadãos. O arquétipo ético-

 
139 Os lacedemônios eram os habitantes da Lacedemônia, também conhecida como Lacônia ou Esparta (nome 

latino), na Hélade. Eles ficaram conhecidos por seus hábitos severos e disciplina militar. 



139 

 

moral de perfeição humana está fundamentado no conceito universal de virtude que emana do 

plano inteligível. Para explicitar, o homem justo é aquele que personifica a justiça como um 

conceito a partir do paradigma perfeito (Plano das Ideias). Então, ao compreendermos o que é 

justiça, percebemos que o ser íntegro não é diferente dela; assim, nos satisfaz aproximar-nos 

cada vez mais desse ideal (Platão, Rep., Liv. V, 472c). 

Já esclarecemos anteriormente, conforme a dialética socrática, que a virtude não pode 

ser ensinada no sentido técnico de uma transmissão de conteúdos, pois ela é inerente à alma e, 

em sua origem, participa do divino. Sócrates, ao afirmar que a virtude é um dom dos deuses, 

não recorre a um argumento “teológico”, mas metafórico, para destacar seu caráter inato e 

interior. Nesse aspecto, a virtude nasce da própria estrutura da alma e não de fatores externos. 

Contudo, como já discutido no primeiro capítulo, essa interioridade não implica passividade. A 

virtude, enquanto disposição natural, exige cultivo e orientação. Platão, ao descrever a alma 

tripartida, identifica na “parte que aprende” a potência formativa, que torna o homem um ser 

inacabado, em devir ad infinitum, cuja realização depende do exercício constante da razão e da 

educação. 

Nessa perspectiva, a formação não é um processo sobrenatural, mas uma atividade 

imanente à natureza humana, a atualização daquilo que já está em potência na psyché. Como 

esclarecem Coêlho e Guimarães (2012), ao contrário dos demais seres vivos, o homem “não 

nasce pronto”, é um ser que precisa ser formado para que a razão e a liberdade possam 

desabrochar. A educação, portanto, não cria a virtude, mas desperta e conduz suas 

potencialidades latentes, permitindo que o ser humano se reconheça como participante do Bem 

e, por conseguinte, como livre em sua essência. 

A formação, portanto, no pensamento socrático-platônico, é condição essencial para 

libertar o homem do jugo de seus grilhões, subtrair sua alma do gládio da ignorância, fomentar 

suas potencialidades e conduzi-la rumo à sabedoria e à liberdade em realidade. Trata-se de uma 

tarefa que exige racionalização, disciplina e orientação filosófica para que a disposição dos 

homens se harmonize com seus respectivos papéis na pólis.  

Tal aplicação de energia não é fruto do acaso nem de uma dádiva divina. Diferentemente 

do que sustentam certas tradições míticas, nas quais o saber e a virtude são obtidos como favores 

divinos, em troca de rituais e oferendas (as hecatombes)140, na filosofia socrático-platônica a 

 
140 As hecatombes (hekatómbē – ἑκατόμβη) eram sacrifícios rituais coletivos oferecidos aos deuses, consistindo, 

originalmente, na imolação de cem bois ou outros animais. Representavam, na religiosidade homérica, uma forma 

de comunicação e apaziguamento com o divino, em que os homens buscavam obter favores, proteção ou sabedoria. 

Platão rompe com essa lógica de troca, ao deslocar a aquisição do saber do âmbito teogônico para o exercício 

racional da alma. 



140 

 

formação não se realiza por meio de escambos entre homens e deuses. Nesse paradigma, 

abandona-se a invocação das Musas como mediadoras do pensamento e, em seu lugar, afirma-

se a confiança na faculdade racional como via legítima de acesso ao conhecimento. O processo 

formativo, portanto, não se funda em concessões míticas, mas na própria capacidade humana 

de pensar, indagar e discernir, cujo fruto é o bom senso e a sabedoria, marcas da alma que se 

eleva pela razão em direção ao inteligível. 

A Paideia socrático-platônica rejeita a noção de um “milagre pedagógico”. Na filosofia 

de Platão, o divino e o Bem não são personificados nem acessíveis por mediação religiosa ou 

por uma súbita iluminação emocional. São Ideias (realidades inteligíveis), objetivas e 

impessoais, que devem ser alcançadas pelo trabalho interior da alma, guiada pela razão. Assim, 

aquilo que muitos chamam de “milagre”, isto é, a súbita transformação do ignorante em alguém 

que conhece, perde o sentido, pois, para o pensamento socrático-platônico, não há salto mágico 

no caminho formativo. 

A areté é o resultado de um lento processo qualitativo de gestação; um parto da alma, 

que exige método, esforço, orientação e disposição interior para ascender ao conhecimento. A 

crença em uma formação súbita e sem causa racional desvirtua, portanto, a natureza da filosofia 

enquanto perspectiva educativa. Afinal, aquilo que se apresenta como milagre carece de sentido 

racional, e tudo aquilo que carece de razão, está distante da formação em excelência141. 

Para enfatizar a importância da formação como ato libertador, talvez, neste ponto, nosso 

aparato linguístico, demasiadamente vinculado ao domínio do sensível, não seja suficiente para 

argumentar com precisão sobre aquilo que ultrapassa os limites da experiência empírica. Por 

isso, recorremos à Alegoria da Caverna, cuja densidade ultrapassa a perspectiva física, 

instaurando um compromisso dialético com a essência do gnōsis, isto é, com o conhecimento 

em seu sentido mais elevado. Com efeito, ousamos afirmar que nenhuma palavra posterior, nem 

mesmo as nossas, por mais bem-intencionadas e cuidadosamente elaboradas, é capaz de 

exprimir em plenitude a profundidade ontológica e epistemológica que essa narrativa encerra. 

Como observa Reale (2022), a Alegoria da Caverna constitui o momento em que Platão se 

revela por inteiro, condensando seu sistema filosófico na imagem simbólica da ascensão da 

alma rumo ao Bem. 

É precisamente nesse ponto que a análise simbólica adquire valor hermenêutico. Sem 

deslocar o eixo filosófico da presente reflexão, podemos adicionar, com fito de reconhecimento, 

à luz de Jung (2008), que os mitos e alegorias funcionam como chaves simbólicas da mente 

 
141 Alusão à comédia de Aleksandr Griboiédov (1825), A desgraça de ter inteligência, em que Fámussov exclama 

em uma passagem: “Onde há milagre, falta sentido”. Versão traduzida por Polyana de Almeida Ramos (2010). 



141 

 

humana, instrumentos de mediação entre o visível e o invisível, entre o racional e o arquetípico. 

Como escreve o autor: 

 

O indivíduo é a realidade única. Quanto mais nos afastamos dele para nos 

aproximarmos de ideias abstratas sobre o homo sapiens mais probabilidades temos de 

erro. Nesta época de convulsões sociais e mudanças drásticas é importante sabermos 

mais a respeito do ser humano, pois muito depende das suas qualidades mentais e 

morais. Para observarmos as coisas na sua justa perspectiva precisamos, porém, 

entender tanto o passado do homem quanto o seu presente. Daí a importância essencial 

de compreendermos mitos e símbolos (Jung, 2008, p. 58). 
 

Por isso, caro leitor, pedimos desde já desculpas se nos estendermos na citação a seguir. 

Contudo, não interpretem tal escolha como um esforço malbaratado; uma vez que, torna-se 

essencial dar voz às palavras do filósofo, permitindo que elas se expressem por si mesmas, uma 

vez que nossas palavras seriam incompatíveis com abissal sabedoria. Que, ao fecharmos os 

olhos, a poesia de suas palavras se transforme em significados significantes, indo além de textos 

impressos em tela ou papel, para serem guarnecidas e bordada a ouro no âmago de nossas almas. 

Sem mais delongas, passamos a palavra a Sócrates: 

 

Imagina seres humanos habitando uma espécie de caverna subterrânea, com uma 

longa entrada acima aberta para a luz e tão larga como a própria caverna. Estão ali 

desde a infância, imobilizados no mesmo lugar, com as pernas e pescoços sob 

grilhões, unicamente capazes de ver à frente, seus grilhões os impedindo de virar suas 

cabeças. Imagina também a luz de uma fogueira acesa a certa distância num ponto 

superior e atrás deles, e entre a fogueira e os prisioneiros uma vereda acima. Imagina 

que foi construído ao longo dessa vereda um muro baixo, como o anteparo diante de 

manipuladores de marionetes acima do qual eles as exibem. Então também vê que ao 

longo do muro pessoas carregam todo tipo de artefatos que são erguidos acima do 

nível do muro: estátuas de seres humanos e de outros animais, confeccionados de 

pedra, madeira e todo material. E, como seria de supor, alguns desses carregadores 

conversam, ao passo que outros estão calados. [...] São semelhantes a nós. Supões, em 

primeiro lugar, que esses indivíduos veem alguma coisa de si mesmos e entre si além 

das sombras que a fogueira projeta sobre o muro à frente deles? E como poderiam, se 

são forçados a manter suas cabeças imóveis através da vida [Glauco responde]. [...] 

Por conseguinte, os prisioneiros acreditam cabalmente que o real não seria nada mais 

senão as sombras desses artefatos. [...] Considera, então, de que caráter seria a 

libertação dessas correntes e a cura dessa insensatez se algo naturalmente assim 

acontecesse: quando um deles fosse libertado e subitamente obrigado a se levantar, 

virar o pescoço, caminhar e erguendo o olhar – fitar a luz [...] O que achas que ele 

diria se lhe fosse dito que o que viras antes era tudo uma tolice, mas que agora, estando 

ele mais próximo da realidade e voltado para as coisas mais reais [...] A região 

revelada deveria ser comparada à morada, que é a prisão [a caverna]. [...] E se 

considerares a subida e a contemplação das coisas acima como a ascensão da alma à 

região inteligível [...] De qualquer modo, o que a mim se mostra é que no domínio do 

cognoscível, a ideia do bem é a última coisa a ser vista, sendo atingida somente com 

dificuldade; entretanto, uma vez que alguém a tenha contemplado, será imperioso 

concluir que é a causa de tudo que é correto e belo em quaisquer coisas, produzindo a 

luz e a sua fonte na região visível e na região inteligível comandando e gerando 

verdade e entendimento, de sorte que todos que se predispõem a agir com sensatez 

privada ou publicamente têm dela percepção (Platão, Rep., Liv. VII, 514a – 517d, 

comentários em colchetes próprios). 



142 

 

 

O que mais pode ser dito após essas palavras, que, embora não componham um texto 

longo, encerram tamanha densidade de sentido? Resta-nos, talvez, o esforço dos comentadores 

– este mesmo que agora empreendemos –, em sua tentativa de tartamudear interpretações, por 

meio de novas formulações, aquilo que os clássicos já disseram de modo essencial. A verdadeira 

novidade, neste horizonte, consiste em retomar o que é permanente: o pensamento socrático-

platônico na raiz do helenismo142. É sob essa perspectiva – devemos reafirmar – que esta 

dissertação se estrutura, como um exercício ensaístico-filosófico que busca em Sócrates e 

Platão o fundamento e o ponto de retorno.  

Assim, o recurso ao esquema a seguir não tem função apenas ilustrativa, mas filosófica.  

Pretende-se oferecer uma visualização das relações simbólicas da Alegoria da Caverna, 

permitindo compreender, em linguagem imagética, o movimento dialético da alma, da 

ignorância à iluminação (realidade), tal como concebido por Platão. Trata-se, portanto, de uma 

tentativa de traduzir, por meio de uma forma visível, o itinerário do conhecimento rumo ao 

inteligível, sem reduzir sua complexidade conceitual: 

  

 
142 Por “helenismo” podemos entender tanto um período histórico quanto uma influência cultural predominante. 

Temporalmente, refere-se à era que se seguiu às conquistas de Alexandre, o Grande, quando a cultura helênica se 

expandiu do Ocidente ao Oriente, integrando uma vasta área que ia da Grécia ao Egito e à Índia. Culturalmente, o 

helenismo marcou a disseminação da língua grega e de valores filosóficos, artísticos e científicos, que se tornaram 

dominantes nas regiões conquistadas. Mesmo com o ascenso político de Roma a partir do século I AEC., a cultura 

grega permaneceu profundamente enraizada. Os romanos, ainda que governassem politicamente, foram uma 

província grega, com efeito, assimilaram e difundiram amplamente o legado helênico. Essa fusão permitiu que as 

ideias helênicas continuassem a fazer parte dos territórios sob domínio romano, sendo paradigma do pensamento 

para as instituições de um mundo em transformação. 



143 

 

 

Figura 5: Fluxograma baseado na alegoria da Caverna. 

 
Fonte: Autor, baseado em Platão; Livro VII de A República. Criado por meio do recurso Mindmap143 

 

Platão utiliza a metáfora da caverna para explicar o processo formativo, que se 

configura, em gênero e grau, como um movimento de libertação do ser em relação ao mundo 

das aparências. A narrativa descreve prisioneiros que nasceram e cresceram acorrentados em 

uma caverna, podendo ver apenas sombras projetadas na parede à sua frente. Sombras que, para 

eles, representam tudo o que existe, uma versão ilusória e distorcida da realidade. 

Quando um desses prisioneiros é libertado (figura que simboliza Sócrates), o filósofo e 

o homem mais justos que busca a verdade, conforme Platão (Cart. VII), ele ascende 

gradualmente à luz, num percurso penoso que representa a educação da alma e a transição do 

sensível ao inteligível. As correntes, portanto, não dizem sobre obstáculos físicos, mas grilhões 

morais e cognitivos: a ignorância, as crenças infundadas e os preconceitos que mantêm a alma 

 
143 Mindmap é uma plataforma destinada à criação de mapas mentais, fluxogramas e listas. Disponível em: 

https://app.mindmup.com/map/_free/2025/06/df23eca03f5c11f0b09f2934f2ff4bee. 

https://app.mindmup.com/map/_free/2025/06/df23eca03f5c11f0b09f2934f2ff4bee


144 

 

voltada ao devir e impedem sua contemplação do ser. A libertação consiste, assim, em um 

processo de conversão interior, a metánoia (μετάνοια) da alma, que exige esforço, orientação e 

desejo de conhecer. 

Essa ascensão culmina em um estado cognoscente, isto é, no conhecimento em sua 

forma mais elevada, capaz de apreender a essência das coisas. Pois, o próprio termo, metánoia, 

“mudança da mente”, descreve uma transformação profunda na forma de pensar, que pode levar 

a uma mudança de perspectiva de vida. É nesse ponto que Platão associa o aprendizado ao 

despertar do olhar interior, à purificação da psyché e ao direcionamento do pensamento ao Bem. 

Ele afirma: 

 

[...] se uma natureza desse tipo houvesse sido forjada, trabalhada continuamente desde 

a infância e libertada, por assim dizer, dos pesos de chumbo da afinidade com [a 

geração e] o devir, que a ela foram vinculados pela glutonice, a avidez e os demais 

prazeres similares e que levam a visão da alma para baixo; se, sendo libertada de tudo 

isso, experimentasse uma conversão para que contemplasse as coisas verdadeiras. 

[Então, cabe a formação] compelir as melhores naturezas a alcançar o conhecimento 

que, conforme afirmamos antes, é o mais importante, a saber, empreender a ascensão 

e ter a visão do bem (Platão, Rep., Liv. VII, 519b – 519d, comentários em colchetes 

próprios). 

 

Quando comparamos o cosmo humano, tanto em sua dimensão abstrata (a mente) quanto 

em sua manifestação concreta, às sombras fugazes e fragmentadas de sentido, somos remetidos 

à reflexão já colocada no primeiro capítulo: a metáfora do “sonho lúcido” do escravo de Mênon, 

frente a demonstração do conhecimento como matéria prima do ser explicado por Sócrates. 

Essa imagem délfica representa o processo de epifania promovido pelo método socrático, que 

nos conduz a um retorno para nós mesmos, apenas para nos revelar, paradoxalmente, que ainda 

não somos verdadeiramente quem pensamos ser.  

Somos, por assim dizer, títeres no teatro da existência. Na verdade, estamos 

adormecidos, sonhando com o que julgamos ser a realidade, enquanto permanecemos entretidos 

com suas aparências. Por conseguinte, talvez o poeta não estivesse errado ao afirmar, que somos 

feitos da mesma substância de que são feitos os sonhos, e nossa passageira vida está envolta no 

véu onírico144. E para os nossos dias, não é diferente, pois no solo deste argumento, os homens 

de hoje são igualmente prisioneiros na ilusão, brincando de realidade, numa fenda funda e 

umbrosa; e o Bem mais sublime e luminoso, por sua vez, parece tornar-se cada vez mais distante 

de nós.  

 
144

 Alusão a William Shakespeare, Hamlet. 



145 

 

Contudo, essa jornada odisseica rumo à libertação é concebida como uma possibilidade 

de transformação no mundo sensível, político e, portanto, factual. Platão, ao considerar a 

viabilidade dessa mudança, fundamenta suas obras e relatos na esperança de que a forma 

inefável do mundo inteligível sirva como alvo a ser alcançado. Assim, o filósofo mira no cosmo 

perfeito, não para criar seres perfeitos, mas para formar seres melhores, cujo paradigma os 

direcionam para serem capazes de conviver em equilíbrio, como seres hómoioi.  

A formação, nesse contexto, pode ser comparada ao tropismo145 de certas plantas, que 

buscam a luz do sol (toy helioy phôs – τοῦ ἡλίου φῶς), do leste ao oeste, em um movimento que 

promove o crescimento do caule. O esquema abaixo sintetiza esse conceito:  

 

Figura 6: Trajetória da ascensão da alma nos planos hierárquicos do ser e do conhecimento – a Ideia do Bem 

no pensamento socrático-platônico. 

 
Fonte: Autor, baseado nos conceitos das obras: A República; Fedro; Fédon; Timeu; Teeteto; Parmênides. Criado 

por meio dos elementos de forma e gráficos do próprio word. 

 
145 O termo tropismo (do grego tropḗ, “voltar-se para”, “movimento em direção a”) é utilizado aqui em sentido 

metafórico para descrever a inclinação natural da alma rumo ao Bem (agathón). Em biologia, o tropismo designa 

o movimento orientado de organismos ou de partes deles, como o caule das plantas, em resposta a estímulos 

externos, como a luz. Analogamente, no pensamento socrático-platônico, a psyché manifesta um impulso interior 

que a faz tender ao inteligível, reagindo à presença do Bem como princípio ordenador. Trata-se, portanto, de uma 

aproximação ilustrativa e não biológica, cujo propósito é tornar visível a dinâmica ascensional da alma, em 

conformidade com o simbolismo formativo e ontológico proposto por Platão. 



146 

 

A primeira asserção a ser mencionada, com relação ao esquema acima, é que, no 

pensamento socrático-platônico, a formação não se encerra em uma fronteira limítrofe. Ela 

transcende o sensível e almeja a ascensão rumo ao inteligível, à morada do princípio primeiro, 

o Uno, o Bem supremo (agathón – ἀγαθόν) e a intelecção pura (nóesis – νόησις). Platão concebe 

os planos do ser em correspondência direta com os planos do conhecimento, dispostos 

hierarquicamente em níveis qualitativos de aperfeiçoamento do intelecto e da alma, espelhando 

a trajetória de ascensão do ser em devir. 

Esse percurso, representado no esquema, parte das formas inferiores de apreensão 

sensível, desdobrados em: imaginação (eikasía – εἰκασία), crença (pístis – πίστις) e opinião 

(dóxa – δόξα), níveis que correspondem às sombras e aparências do mundo visível (kósmos 

aisthētón – κόσμον αἰσθητόν). Nessa região, a alma encontra-se ainda prisioneira das ilusões, 

das paixões e da desmedida (hýbris – ὕβρις), incapaz de distinguir o verdadeiro do aparente. O 

progresso espiritual e cognitivo depende, portanto, de uma paulatina libertação desses grilhões, 

até alcançar o domínio da razão e da inteligência pura e sensata. 

Esse movimento é simbolicamente comparável ao tropismo de certas plantas, que, 

mesmo enraizadas no solo, voltam-se por natureza para a luz. Assim como o caule que busca o 

sol, a alma, dotada de movimento próprio, tende naturalmente para o alto, ou seja, para o bem, 

o belo e o justo, contanto que encontre as condições formativas adequadas para esse 

florescimento. É nesse sentido que o tropismo é tomado como metáfora visual do impulso 

anímico ascensional, que traduz, no plano biológico, aquilo que Platão concebe como o 

movimento interior da psyché rumo ao seu princípio inteligível. 

O desenvolvimento da epistéme (ἐπιστήμη), nesse contexto, marca a superação dos 

níveis inferiores do conhecimento. Platão a divide em diánoia (razão discursiva ou matemática) 

e nóesis (intelecto puro, contemplação direta das Ideias). A primeira opera por mediações 

racionais; a segunda, por intelecção intelectual. A nóesis representa, portanto, a faculdade mais 

elevada do espírito filosófico, reservada à contemplação da Ideia do Bem, princípio supremo 

que ilumina todas as demais verdades. 

No ápice dessa escala hierárquica, a Justiça (Diké – Δίκη) manifesta-se como o reflexo 

ético do equilíbrio interior da alma racional, que governa as partes colérica e apetitiva. Esse 

equilíbrio interior espelha, no plano político, a constituição de uma pólis justa e ordenada, em 

que cada cidadão realiza, com excelência (areté – ἀρετή), a função que lhe é própria. Assim, o 

processo formativo, no horizonte platônico, é simultaneamente ascensional e harmonizador: ele 

busca restaurar, na alma e na cidade, a medida justa que reflete a ordem do cosmos do 

Demiurgo. 



147 

 

Esse ideal de ascensão é expressamente comparado por Platão ao movimento solar, 

símbolo do Bem que sustenta e vivifica todas as coisas: 

 

E a isso devo acrescentar, como coroamento, que, por cadeia de ouro, Homero nada 

mais quer dizer que o sol, e que deixa claro que, enquanto a esfera celeste estiver 

movendo-se, e também o sol, todas as coisas são e se preservam, tanto entre os deuses 

quanto entre os homens, mas que, se isso parasse, como que acorrentado, todas as 

coisas se destruiriam e tudo ficaria, como se diz, de baixo para cima? (Platão, Teet., 

153d). 
 

No solo do argumento socrático-platônico, encontramos entendimento em Sócrates, que 

todo ser humano, por sua condição imperfeita e inacabada, necessita do movimento filosófico, 

a “potência de agir” (Platão, Teet., 156a). A formação, que conduz à aporia das questões deste 

mundo, exige pensar e conhecer como uma ação consciente. A inércia de alguém, por outro 

lado, é vista como uma forma de repouso que atrofia e destrói a alma, deixando-a mergulhada 

na escuridão, avessa às musas146 (cego e surdo à razão). Em contraste, o movimento filosófico 

preserva e fortalece a alma, permitindo que ela avance. E o primeiro passo nesse processo é a 

saída da caverna, marcada pelo reconhecimento do “sei que nada sei”, ou seja, a aceitação de 

nossa hereditária ignorância.  

Nesses termos, se a alegoria descreve a libertação dentro de um simbolismo adequado, 

como um processo de autolibertação lento e doloroso (Platão, Rep., Liv. VII, 517b), a passagem 

da ignorância – do desconhecido (agnosia – αγνωσ́ια) ao conhecimento (gnōsis – γνῶσις) só 

pode ser traçada pelo próprio ser, com a ajuda de um guia, um orientador para o direcionamento 

da visão da alma, intrínseca a cada humano. Decerto, Sócrates e Platão não hesitam em defender 

a ideia de que o conhecimento é sinônimo de liberdade. Sócrates, que foi morto por defender 

suas ideias, seu senso de justiça, e livre controle de suas próprias ações, expressava 

constantemente a noção de que a existência material é uma ilusão, o corpo é o sepulcro, e que 

libertar-se dessas correntes, liberando a alma, é a verdadeira liberdade. Essa tese, é reforçada 

por Reale, dizendo que após ser libertado “[...] das cadeias, Sócrates exprime as teses segundo 

as quais o filósofo deseja morrer para alcançar a verdadeira vida, liberta do corpo. Além disso, 

 
146 Para este ponto, recorre-se ao uso da metáfora das musas como recurso hermenêutico, puramente estilístico e 

associativo. Na tradição mítica helênica, as musas eram invocadas no início dos poemas épicos como mediadoras 

entre o mundo humano e o divino, pois se acreditava que o conhecimento com validade, sobretudo o saber 

teogônico, ou das origens, dos destinos e da ordem do cosmos, era prerrogativa exclusiva dos deuses. Assim, a 

invocação das musas representava, principalmente no período arcaico, um gesto de humildade epistêmica e de 

busca por inspiração transcendental, indicando que o saber não era uma produção autônoma do sujeito, mas algo 

revelado por instâncias superiores. 



148 

 

demonstra que a verdadeira virtude é aquela que o filósofo atinge mediante o puro saber” (2022, 

p. 67). 

Sócrates, que aceitou o cálice da morte com resignação, demonstra seu 

comprometimento com suas convicções como um homem de mente independente. Sua vida e 

morte solidificam seu legado intelectual. Sua condenação não destruiu suas ideias, mas 

fortaleceu seu compromisso inabalável com a sua própria liberdade, pois ser verdadeiramente 

livre e feliz está intrinsecamente ligado ao amor pela sabedoria. O último ensinamento que nos 

deixou é que o maior bem do homem é raciocinar sobre a areté pelo olhar da dúvida e da 

dialética, e não de forma especulativa. A partir da inquietação, o homem deve buscar 

(re)conhecer maieuticamente sua essência e de tudo o que o cerca e, como fruto desse processo, 

examinar seus resultados duas ou três vezes mais (Platão, Gór., 499a). Para, então, a partir desse 

movimento (kínēsis), idealizar o melhor para o todo, sem jamais individualizar ou fragmentar 

a ideia do comum. 

Implica, então, que o homem deve superar a própria estreiteza de seu pensamento. 

Campbell (1861) aponta que é um esforço consciente e deliberado, para atravessar o véu da 

condição humana, da qual a maioria é escrava de suas crenças baseadas nos sentidos, em vez 

de usar a razão. Além disso, é necessário esforço para transpor os enganos das percepções 

primárias e alcançar um saber cada vez mais intelectual e racional, afastando-se do mundo 

enganoso material e corpóreo. Razão pela qual, Sócrates diz ter medo de que sua alma fique 

cega “[...] olhando as coisas apenas com os olhos [...] por isso considerei dever refugiar-me nos 

raciocínios e neles considerar a verdade das coisas” (Platão, Féd., 99d). 

Nesta tese, o corpo é visto como uma prisão, pois sua matéria é imperfeita, refletindo 

apenas uma imagem turva de um ideal perfeito, sempre contaminada pelas sombras da 

“caverna”, onde não há brilho e as imagens são obscuras (Platão, Fed., 250b). Se a ascensão da 

alma representa a liberdade, é porque ela transcende essas sombras.  

Essa libertação, porém, não ocorre de modo espontâneo; requer um processo formativo 

que reconduza a alma ao princípio primeiro. Em Platão, a formação é uma arte que necessita de 

um orientador para a visão (o filósofo-educador), pois o olhar da alma, habituado às trevas do 

sensível, deve ser gradualmente acostumado à luz do inteligível. O próprio filósofo compara 

essa capacidade a um olho que não pode ser direcionado da escuridão para a luz sem que o 

corpo inteiro também se mova. Assim, para alcançar a verdadeira contemplação do ser e do 

Bem supremo, é necessário que a alma inteira passe por uma transformação integral. Sob esse 

ponto de vista, conclui que: 

 



149 

 

[...] disso poderia haver uma arte, ou seja, desse giro, e como pode a alma mais fácil 

e eficientemente ser levada a realizá-lo. Não é a arte de introduzir visão na alma. Tem-

se como certo que a visão já está presente na alma, mas esta não a dirige corretamente 

e não arroja o seu olhar para onde deveria (Platão, Rep., Liv. VII, 518d). 

 

A arte de guiar a visão e redirecioná-la é atribuída, em Platão, a uma figura análoga 

àquilo que hoje reconhecemos como o mestre, aquele que instrui pela presença e orienta o olhar 

da alma para além do sensível. Esses orientadores (epistátēs – ἐπιστάτης), têm a função de 

direcionar a aptidão natural da alma para aprender e alcançar o inteligir das verdadeiras coisas. 

A tarefa do epistátēs é, portanto, conduzir o discípulo no percurso ascensional da Paideia, em 

que o ver é também um exercício de conversão interior. 

Platão explica, contudo, que a virtude não pode ser ensinada diretamente, na medida que 

– como já dissemos anteriormente – o conhecimento das Ideias superiores, não se comunica 

como os demais saberes, como a aritmética, a geometria ou a harmonia. O saber filosófico, 

transcendente por natureza, não se transmite integralmente por meio de discursos frágeis nem 

pode ser fixado em escritos. Ele exige comunhão, convivência e participação viva na alma do 

outro. É nesse sentido que o filósofo afirma, na Carta VII (341c), nada haver escrito sobre tais 

assuntos, pois o que há de mais elevado deve ser gravado no tálamo147 da alma, mediante a 

presença formativa que une mestre e discípulo. 

Assim, o orientador assume uma tarefa hercúlea; ser, como Hermes, o mensageiro das 

Ideias maiores, o Belo (kalón – καλόν), o Justo (díkai­on – δίκαιο) e o Bem (agathón – ἀγαθόν). 

Cabe-lhe traduzir o inteligível em palavra viva, fecundar a alma pela anámnesis (ἀνάμνησις), 

restituindo-lhe a memória do divino que nela habita. Pois, sem essa orientação e sem essa 

mediação dialógica, dificilmente os seres humanos descobririam por si mesmos algo de 

verdadeiramente significativo (Platão, Rep. VII, 528c).  

Porquanto, aqueles que permitem que sua visão seja conduzida pelas piores artes e 

orientações, e que convivem entre lobos, alimentam as partes da alma que não deveriam ser 

nutridas, trilhando o caminho no declive do arquétipo tirano. Por conseguinte, sua natureza se 

corrompe, seja por espontaneidade própria ou pela fraqueza que o fez seguir pessoas ignóbeis, 

e nada contra a natureza é belo, diz Aristóteles (Pol., 1325b6).  

 
147 No período arcaico, por volta do século VIII e início do VII AEC, as casas gregas possuíam um amplo aposento 

com várias divisões, sendo a principal o tálamo, onde se guardavam bens valiosos. Essa referência sugere o 

pensamento socrático-platônico, no que se refere que os bons ensinamentos devem ser preservados em um lugar 

seguro, assim como a verdade, fruto de grande esforço formativo, deve ser guardada na psyché, na mente. Vale 

adicionar que a palavra tálamo, atualmente, refere-se à estrutura cerebral que retransmite informações sensoriais 

para o córtex, responsável por interpretá-las e processá-las. 



150 

 

Consequentemente, o homem que volta seu olhar para o oposto, “[...] rendendo-se ao 

prazer, caminha como um quadrúpede e se entrega à procriação desenfreada, familiarizando-se 

com a desmedida, sem temor ou vergonha de buscar o prazer contra a natureza” (Platão, Fed., 

250e – 251a). Nesse estado de bestialidade, a alma se distancia cada vez mais da contemplação 

das Formas verdadeiras, afogando-se nos desejos carnais e nas paixões descontroladas. A busca 

incessante pelo prazer imediato obscurece a visão da verdadeira beleza e da virtude, 

aprisionando o ser em um ciclo de satisfação momentânea e insatisfação perene. A razão, 

outrora guia da alma, é subjugada pelos instintos, e a vida se resume a uma busca incansável 

por sensações efêmeras, desprovida de propósito ou significado mais elevado. O homem, assim 

dominado pelas paixões, torna-se escravo de seus próprios desejos, incapaz de ascender à esfera 

da verdadeira felicidade e da sabedoria. 

No pensamento socrático-platônico, a responsabilidade de orientar a visão e, 

consequentemente, o destino indireto da pólis, deve ser confiada a homens de índole excelente 

que estão “[...] em condições de compreender que há de cada coisa um gênero e uma essência 

em si e por si, mas deveria ser um homem ainda mais admirável aquele que fosse capaz de 

ensinar a outro todas essas coisas”, palavras de Parmênides, com as quais Sócrates concorda 

(Platão, Parm., 134e – 135d). 

A saber, Platão faz referência aos filósofos “legítimos” (gnesíoys – γνησίους)148, que, 

embora poucos, são considerados por ele naturalmente dotados das qualidades necessárias para 

o autêntico filosofar. É necessário, contudo, esclarecer o que Platão quer dizer com isso: nem 

todo aquele que manifesta curiosidade pelo conhecimento é, de fato, um filósofo. O desejo de 

saber pode nascer tanto do espírito quanto da vaidade; pode ser sede de verdade, mas também 

de prestígio. 

De acordo com Russell (2001), para Platão é filósofo somente aquele que, tendo 

ascendido à contemplação da realidade, e não mais das aparências, assume o dever (prudência 

ética) de regressar à caverna e auxiliar os que nela permanecem. Aquele que viu com os olhos 

da alma o que é, e não o que apenas parece ser, torna-se responsável por conduzir os não 

iniciados, assim como aqueles cujo saber ainda é incipiente ou cuja disposição filosófica se 

encontre em grau menor. Cada ser, contudo, segundo sua própria natureza, possui a matéria-

prima que necessita ser educada e lapidada; essa condição, porém, não anula a capacidade de 

 
148 Frag. 535c: “O erro atual, que – como antes asseverei – é causa de a filosofia não gozar de estima, é que ela é 

abordada por indivíduos que dela são indignos. Não deveria ser permitido que bastardos empreendessem o seu 

estudo, mas somente estudantes legítimos.” Cf. Platão, Rep., Liv. VII. 



151 

 

aprender das diversas instâncias da alma, que, ainda que diversas em potencialidade, 

permanecem aptas ao labor formativo. 

Nesses termos, o fato de nem todos possuírem, por natureza, o pendor filosófico não 

significa que devam afastar-se do exercício reflexivo e permanecer sob a (des)orientação da 

ignorância. Pelo contrário, a educação é o caminho universal da alma em direção à luz, e todo 

homem, independentemente de sua natureza, é chamado a buscar o saber de modo que se torne 

“o mais sábio possível” (Platão, Gór., 282a). É justamente por isso que Platão nos fala da 

filosofia como um dom divino, dada aos mortais para que não se percam no labirinto da opinião. 

“A filosofia”, escreve ele no Timeu, é “[...] dádiva dos deuses à raça dos mortais que jamais foi 

superada e jamais será” (Platão, Tim., 47b).  

Então, fundamentado nos termos de Platão, ousamos dizer que o filósofo é aquele cuja 

mente é livre, que conhece o mundo humano em suas múltiplas instâncias tal como ele é, sem 

projetar sobre ele suas próprias expectativas. É aquele que, capaz de questionar, examinar e 

idealizar o que é melhor para o comum. Trata-se, portanto, de quem apreende o que é em si, 

isto é, quem exerce o inteligir do ser. Do contrário, permanece preso à opinião, ao que apenas 

parece ser, sem jamais alcançar o que verdadeiramente é. Assim, a realização do homem livre 

depende de fatores – como já foi dito demasiadamente – como a formação, o cultivo das 

virtudes, a justa medida e, sobretudo, a presença de uma alma nutrida e guiada pela razão, capaz 

de evitar os enganos oriundos das aparências e dos juízos errôneos sobre as coisas. 

Todavia, Platão não é o único pensador a sustentar tal perspectiva. Outros filósofos, 

cada um à sua maneira, também partilham dessa visão, ao mesmo tempo em que expressam 

reservas quanto aos riscos e às incertezas que envolvem perscrutar a essência da liberdade, o 

que demonstra que o tema permanece central e desafiador em toda a tradição filosófica. Nesse 

ponto, caro leitor, retomamos o eixo central desta discussão, o de compreender a liberdade, no 

pensamento socrático-platônico, não como um privilégio, mas como um processo formativo e 

ético que exige o domínio de si e a ordenação da alma. 

Nas concepções do pensamento filosófico helênico, a liberdade sempre suscitou 

controvérsias, especialmente pela tensão entre sua dimensão política e sua dimensão formativa 

(não muito diferente de hoje). Dessa forma, a questão pode ser analisada sob duas perspectivas. 

A primeira, de origem sofística, sustentava que basta pertencer a uma determinada pólis para 

ser considerado livre e digno de respeito, uma liberdade fundada na cidadania formal. Platão, 

embora não negue essa noção, não a considera suficiente para definir a liberdade humana, pois 

ela se limita à condição exterior, à simples participação no espaço público e à capacidade de 

deliberar segundo as leis. 



152 

 

A segunda perspectiva, derivada da tradição do “bem-nascido”, defendia que o filho de 

um cidadão livre herdaria, por nascimento, o mesmo estatuto de liberdade, sendo, portanto, 

potencialmente capaz de administrar a justiça e participar da vida política. Contudo, trata-se 

apenas de uma liberdade física ou jurídica, restrita à esfera civil dos homens livres, isto é, 

daqueles autorizados a intervir nos assuntos públicos, excluindo mulheres, estrangeiros e 

escravos. Para Platão, essa concepção é igualmente insuficiente, pois a real liberdade não se 

reduz ao direito de ir e vir nem à prerrogativa legal de falar na assembleia, mas exige 

autodomínio, discernimento e cultivo da alma racional. 

Por conseguinte, a liberdade, no pensamento socrático-platônico, não é um privilégio 

de nascimento nem um produto da lei. Embora os regimes legais sejam necessários para garantir 

a ordem, o controle e a organização dos cidadãos na pólis, Platão sustenta uma concepção 

universal de liberdade como resultado de um processo formativo que conduz o homem ao 

autoconhecimento e à prática da virtude. Somente aquele que governa a si mesmo, e não apenas 

os outros, pode ser, de fato, considerado livre, pois sua ação é orientada pela razão. 

Portanto, convém lembrar que, para Platão, não basta pertencer a uma comunidade ou 

nascer de um cidadão livre para ser, de fato, reconhecido como alguém que detém a liberdade. 

Ser livre não é uma condição herdada, mas uma virtude formativa da alma, adquirida mediante 

o exercício do logos e da autodisciplina interior. Somente aquele que domina a si mesmo, que 

conhece a estrutura política, ética e moral que sustenta a vida nas póleis, pode participar de 

modo autêntico da esfera pública. Nesse sentido, a Paideia é o instrumento pelo qual o homem 

alcança o conhecimento de si e compreende seu papel na ordem do mundo e da cidade. É ela 

que torna o homem realmente livre, não pela origem, mas pela razão que governa. 

Entretanto, é necessário recordar, caro leitor, que liberdade e democracia, embora 

muitas vezes confundidas, não são sinônimos. No período clássico da Hélade, Atenas 

experimentava sucessivas e instáveis alternâncias de regime, oscilando entre oligarquia, tirania 

e democracia. A democracia, em sua origem, se ergueu sob o signo da liberdade, pois, como 

esclarece Platão, “[...] ouves dizer-se de um Estado democrático que a liberdade é o que possui 

de mais excelente” (Platão, Rep., VIII, 562c). Todavia, e aqui reside a crítica do filósofo: 

quando a liberdade abandona a medida da razão lógica e se converte em licenciosidade, a 

democracia degenera, por excesso de soltura, em tirania. O espaço público passa a confundir o 

“poder fazer tudo” com o “poder fazer o bem”, e o desejo sem freio na alma transforma-se em 

norma. Como observa Jaeger (2013), o equívoco entre liberdade e arbitrariedade está na raiz 

dos mal-entendidos do ideal democrático, sobretudo quando se perde de vista a formação como 

eixo constitutivo do humano. 



153 

 

Assim, retomando o fio dos capítulos anteriores, a proposta formativa de Platão é, em 

seu alcance, universal, pois se dirige a todos os cidadãos dotados de alma racional. No entanto, 

seu juízo político não é uma apologia da democracia enquanto regime. Platão vê com nitidez a 

inclinação constitutiva desse sistema a degenerar na pior das formas de governo, a tirania, 

quando a liberdade não é moderada pela razão e pela justa medida. Por isso, se a Paideia é 

democrática quanto ao destinatário (porque ninguém está excluído da formação do espírito), a 

governança ideal é aristocrática quanto ao critério: devem governar os melhores em sabedoria, 

isto é, aqueles cuja alma é ordenada pelo logos e orientada à Ideia do Bem. Somente assim a 

liberdade deixa de ser libertinagem e se torna lei interior, um autogoverno da alma que impede, 

na pólis, a ascensão do homem tirânico, figura que, como vimos, é o reflexo político da alma 

desordenada. 

Em síntese, a passagem do tema da formação ao da democracia não é um desvio, mas 

uma consequência necessária. O pensamento socrático-platônico mostra que os regimes 

políticos são espelhos das almas, na qual se a razão governa, a cidade busca a justiça; se o 

apetite domina, a cidade se perde na desmedida que prepara a tirania. 

Cabe aqui satisfazer uma curiosidade filosófica. Ao longo dos diferentes regimes e 

períodos históricos, sempre existiram concepções, ainda que difusas, sobre liberdade, formação 

e virtude. Contudo, como bem observa Aristóteles, os homens frequentemente falham em 

realizar plenamente essas ideias nas suas vidas e instituições. Platão, ao diagnosticar essa 

incompreensão humana acerca da essência de tais princípios, fornece um fundamento sólido 

para sua crítica às degenerações da alma e dos regimes de governo. Suas reflexões, escritas há 

mais de dois milênios, ainda reverberam com vigor, pois o problema da alma desordenada e do 

poder desenfreado é uma constante antropológica. 

Essa atualidade se manifesta também na filosofia hodierna. Byung-Chul Han (2015) 

observa que vivemos sob um regime de excesso de positividade e aparente liberdade, em que 

ambos são celebrados, mas, ao fim e ao cabo, esvaziam-se de conteúdo ao se confundirem com 

desempenho, autoexploração e conformidade. Embora distantes no tempo e contexto, Platão e 

Han convergem na crítica à alienação da essência humana quando esta perde o vínculo com a 

verdade e com o Bem, afastando-se do inteligir da essência das coisas e tornando-se prisioneira 

do mundo das aparências. 

Assim, o conceito de liberdade, não deve ser entendido como ausência de limites ou 

anarquia da alma, mas como ação responsável, orientada pela justa medida. A liberdade 

autêntica é o equilíbrio entre razão e desejo; não um estado de desvario, mas a disposição 



154 

 

ordenada do ser para o Bem. Por isso, Sócrates critica as falsas concepções sobre liberdade, 

advertindo que: 

 

[...] lhes atribuem eufemisticamente belos nomes, chamando de insolência de boas 

maneiras, a anarquia de liberdade [...] E não é de um modo mais ou menos assim que 

um jovem se transforma, depois de ter sido educado com apetites necessários até a 

liberação e manifestação de [apetites e] prazeres inúteis e desnecessários (Platão, 

Rep., Liv. VIII, 561a). 

 

Então, a liberdade defendida pelo pensamento socrático-platônico não é a mesma como 

a que satirizou Sócrates em relação aos excessos em um regime democrático: em que até os 

animais lá são mais livres que em qualquer outro. De fato, segundo o adágio, os cachorros se 

tornam como os seus donos, e os quadrúpedes são acostumados a andar livres e orgulhosos, 

atropelando pelo caminho quem quer que não lhes dê passagem. Tudo ali, goza da mesma 

maneira da liberdade (Platão, Rep., Liv. VIII, 563d), sem o paradigma da Deusa Aidos 

(Αἰδώς)149, que é a própria representação do pudor e do comedimento. 

Essa crítica sugere que a liberdade autêntica está intrinsecamente vinculada à 

responsabilidade e à busca do ideal do homem melhor.  Aquele que se aperfeiçoa pela via da 

razão, e não pela mera satisfação dos desejos. Sócrates ensina, com fina ironia, que a liberdade 

sem medida assemelha-se à conduta dos cães quando, ao se igualarem a seus donos, passam a 

exprimir sua suposta “condição livre” de modo desordenado e desmedido, atropelando os outros 

e a si mesmos, sem qualquer consideração ou freio. 

Evidentemente, isso implica que ser livre deve ser compreendido não como licença para 

agir conforme o impulso, mas como uma condição abstrata e racional, enraizada na vida comum 

e nos princípios da justiça. A liberdade manifesta-se, portanto, na convivência coletiva em que 

cada um exerce sua função de modo a contribuir para o bem-estar da comunidade, subordinando 

o interesse particular ao equilíbrio do todo. O excesso, ao contrário, conduz à degeneração da 

mente e, inevitavelmente, à corrupção da pólis, pois a desordem interior do homem reproduz-

se na desordem da cidade; o que Platão identifica como o prelúdio da tirania. 

Para este ponto, é imprescindível adicionar uma explicação, estabelecendo uma base 

sobre a qual a argumentação dissertativa vem sendo construída. Sócrates, não permitiria que 

um termo fosse elucidado somente por exemplos; antes, ele nos conduziria a uma aporia 

 
149 A deusa Aidos, na mitologia helênica, implica na própria noção de pudor e comedimento. Traz a ideia de valores 

e consciência de respeito por si mesmo, eu privado e pelo outro no sentido, mais especificamente, coletivo. O 

sentido atribuído ao termo etimologicamente oriundo da própria deusa, pode ser exemplificado por Hesíodo; Cf. 

HESÍODO. Teogonia: Trabalhos e Dias. v. 195 – 201. Tradução e notas de Sueli de Regino. São Paulo: Editora 

Martin Claret, 2021. 



155 

 

intencional, desafiando-nos a explicar a “forma” da liberdade, isto é, o que ela é em sua essência 

(não corrompida por opiniões errôneas), oferecendo uma definição que revele o que faz da 

liberdade aquilo que ela é, como é e como deixa de ser. Assim, no contexto apresentado, 

procuramos explicar esse conceito a partir da interseção entre termos dialéticos. 

Conforme mencionado acima, Sócrates, no diálogo ironiza a condição do homem que 

se distancia da razão e vive pelos excessos, comparando-o a cães ou outros quadrúpedes. Nesse 

sentido, a liberdade é definida como um gênero, ao passo que sua antítese, a ausência de 

liberdade, é identificada por meio da diferença que a limita, a não razão e excessos. Para tanto, 

podemos afirmar seguramente que o que distingue o homem dos outros animais é precisamente 

sua razão; enquanto a ausência dessa racionalidade o coloca em oposição à condição humana 

plena. 

O caminho para essa definição se dá pela contraposição entre dois pontos dialéticos. O 

homem, embora partilhe a condição de animal, distingue-se e transcende tal estado pela posse 

da razão. Sem ela, rebaixa-se à irracionalidade comum aos outros animais, perdendo aquilo que 

o tornaria livre: sua capacidade de pensar. A definição socrático-platônica da liberdade, assim, 

não se baseia apenas em uma aptidão funcional, mas em uma distinção ontológica, é a razão 

que eleva o homem e torna possível sua liberdade. 

Platão criticava os comportamentos desmedidos, seja por excesso, seja por carência de 

racionalidade, especialmente ao projetar sua pólis ideal na República. A liberdade, como já dito, 

quando mal compreendida, degrada-se em desordem. Segundo ele, o excesso de democracia e 

a incompreensão de seu sentido engendram um paradoxo que, em muitos aspectos, persiste até 

hoje. Isso ocorre porque: 

 

A mesma doença que surgiu na oligarquia e a destruiu surge aqui, só que neste caso 

se espalha mais e é mais virulenta devido à liberdade e acaba por subjugar a 

democracia. Com efeito, a ação excessiva usualmente desencadeia uma reação na 

direção oposta, o que ocorre nas estações, nas plantas, nos corpos e, por último, porém 

mais especialmente, nas formas de governo dos sistemas políticos (Platão, Rep., Liv. 

VIII, 564a).  

 

O excesso de liberdade conduz, paradoxalmente, à sua própria negação. Quando a 

liberdade abandona o princípio da justa medida e se converte em licenciosidade, ela degenera 

em desordem e, por fim, em servidão, seja esta do ser privado ou do corpo político. Assim, não 

surpreende que a tirania surja dos excessos democráticos e que a mais absoluta escravidão tenha 

origem na liberdade desmedida. De modo alegórico, Sócrates nos levaria a pensar que a 

liberdade, sem discernimento, é como o homem que pretende cultivar a terra sem conhecer as 



156 

 

estações, ignorando o momento certo de semear e o tipo de solo adequado a cada planta. Não 

saberia, assim, qual o melhor momento para plantar, ou qual solo é apropriado para oliveiras e 

qual para videiras. Falta-lhe o saber que dá forma à ação. Do mesmo modo, como poderia o 

povo viver sob um regime democrático se desconhece seus propósitos, seus limites e, sobretudo, 

a essência do que significa ser livre? Tal ignorância conduz à deformação do ideal democrático 

e à submissão voluntária, tornando o homem – disse o filósofo – escravo de si mesmo e têm 

por moradia umbrosa caverna. 

Aristóteles trás similitude de posicionamento a essa crítica ao observar que, “nas 

democracias que parecem ser as mais democráticas, define-se mal o que é liberdade” (Pol., 

1310a14). Para o filósofo de Estagira, essa deformação decorre da confusão entre dois 

princípios: a soberania da maioria e a liberdade em si, que deveriam ser complementares, mas 

acabam se convertendo em instrumentos de desequilíbrio. 

Platão, por sua vez, como interpreta Reale, sustenta que ideal está na liberdade “[...] 

temperada pela autoridade na ‘justa medida’. A verdadeira igualdade não é a do igualitarismo 

abstrato a todo custo, mas a ‘proporcional’. A ‘justa medida’ predomina de ponta a ponta nas 

leis [...]” (Reale, 2022, p. 135). 

Por liberdade (eleuthería), Platão e Aristóteles compreendem algo que transcende a 

mera ausência de coação. Ambos associam o conceito à Paideia, a formação ideal do homem. 

Aristóteles entende que o homem livre é aquele cuja autonomia se ancora na lei, por força da 

qual exerce seu arbítrio; Platão, entretanto, vai além, ao afirmar que o verdadeiro homem livre 

é aquele que, além de obedecer às leis justas, age movido por uma disposição interior de buscar 

o Bem (inteligível), dedicando-se voluntariamente às ações nobres e ao exercício do 

pensamento. 

Em A República, ele escreve que é livre aquele que, por vontade própria, se dedica ao 

que é justo, belo e bom, trazendo a luz do inteligível ao mundo visível, para que todos os que 

agem com sensatez, tanto em particular quanto publicamente, possam percebê-la (Platão, Rep., 

VII, 517d). A ação nobre eleva quem a pratica e, por essa elevação, o torna “senhor de si” 

(kýrios heautoû – κύριος ἑαυτοῦ), como afirma o próprio Platão (Rep., 430e – 431a). 

Ambos os filósofos, portanto, ainda que em ângulos diferentes, alinham à liberdade à 

razão e ao autoconhecimento. Eles nos instigam a refletir sobre o papel primordial da educação 

na formação do homem melhor, sugerindo que ser livre não é um estado estático, mas um 

processo humanizador contínuo de crescimento e autoaperfeiçoamento. 

O conceito de liberdade na obra de Platão é, portanto, indissociável da formação e do 

conhecimento. Para ele, essa condição, a se dizer genuína, não se reduz à mera ausência de 



157 

 

restrições, mas se revela na capacidade do homem de conhecer e pensar sobre a verdade e a 

justiça, bem como de agir em conformidade com esses princípios. Dando como resultado, uma 

síntese do equilíbrio, de modo a proporcionar um estado de ápice, de reconciliação com o 

divino, de inteireza, na qual a criatura, homem, pode ascender à mais alta escala celeste da 

existência.  

Para elucidar o sentido da liberdade aqui tratado e retomar o que foi dito no início deste 

capítulo, convém reforçar que, no pensamento socrático-platônico, o núcleo da liberdade 

(eleuthería) reside na endoliberdade, isto é, no processo interior de ordenação, como mister do 

autodomínio racional da alma sobre suas paixões, mediada pelo logos e orientada ao Bem. 

Trata-se de uma condição ontológica e formativa, em que o homem se torna senhor de si 

mesmo, alcançando a autonomia. 

A espontaneidade, por sua vez, é uma dimensão derivada dessa estrutura: o momento 

ativo (agir) em que a alma, já formada e consciente de si, age por deliberação racional, e não 

por impulso, escolhendo aquilo que é conforme o Bem. Em outros termos, ela constitui o 

exercício prático da liberdade já conquistada, a tradução do equilíbrio interior em ação justa. 

Para ilustrar essa distinção e reforçar a natureza da liberdade enquanto escolha racional 

e responsável, recorremos ao mito de Er, no qual Platão reinterpreta a antiga crença helênica 

acerca do destino dos homens e deuses sob os fios das Moíras (as Partes do Destino). Nesse 

mito, o filósofo expõe que o homem, nascido da carne e inserido no devir, é também dotado, 

pelos deuses, de uma matéria-prima inteligível que o torna capaz de aprender e discernir. A 

espontaneidade, nesse contexto, é o ato que transforma essa potência interior em realidade 

efetiva, permitindo que o homem participe conscientemente do processo formativo e determine, 

por escolha, a direção de sua alma. 

Para tanto, passamos a palavra a Sócrates: 

 

Com efeito, quando chegaram tiveram imediatamente de se apresentar perante 

Láquesis, onde certo intérprete divino começou por dispô-las em ordem; a seguir 

tomou do regaço de Láquesis uma quantidade de sortes e de modelos de vidas, subiu 

a um alto púlpito e lhes falou: ‘Eis a mensagem de Láquesis, a filha virgem da 

necessidade: Almas que vivem por um dia, este é o início de um outro ciclo de geração 

mortal no qual o nascimento é o portador da morte. Vosso daímon não será destinado 

a vós por sorteio, mas o escolhereis. A alma a que couber a primeira sorte será a 

primeira a eleger uma vida a qual estará vinculada pela necessidade inescapável. 

Mas a virtude nenhum senhor conhece e cada [alma] a deterá num grau maior ou 

menor [...] em seguida os modelos de vidas foram colocados pelo intérprete sobre o 

solo diante delas, numa quantidade muitíssimo superior aos das almas ali reunidas; 

eram de todos os tipos. [...] Havia ali, com efeito, tiranias, algumas das quais duravam 

a vida toda, enquanto outras findavam no meio do caminho resultando em pobreza, 

exílio e indigência. [...] Mas não havia nenhuma determinação do perfil e qualidade 



158 

 

da alma, pois a escolha de uma vida diferente determinava a necessariamente a 

alteração do caráter da alma (Platão, Rep., Liv. X, 617d – 618b, grifos próprios). 

 

Com esse mito, Platão reafirma que a liberdade não é dada por herança ou condição 

externa, mas nasce da formação da alma capaz de discernir, escolher e ordenar-se conforme o 

Bem. A espontaneidade, assim compreendida, não é impulso cego, mas ação deliberada, lúcida 

e racional, expressão concreta da endoliberdade, a liberdade interior que se realiza no agir justo 

e no inteligir do verdadeiro.  

Nesta narrativa socrático-platônica, nos deparamos novamente com os paradigmas que, 

embora oferecidos à alma, não determinam de modo absoluto as escolhas do ser humano, pois 

a decisão final é livre dentro das possibilidades. Esse mito, banhado em influências órficas, 

talvez contenha uma das primeiras alusões à ideia de reencarnação no ocidente, que pode ser 

aproximada, por analogia, ao conceito hinduísta de saṃsara150, não um simples ciclo, mas uma 

concepção antiga e complexa de vida, morte e renascimento. Em Platão, todavia, essa visão 

toma outros matizes: deixa de ser uma determinação rígida das forças divinas para tornar-se 

ocasião de superação e exercício da liberdade. De mais a mais, o essencial no diálogo é a 

validação do argumento de que, embora o homem, sob essa perspectiva, não tenha liberdade de 

escolher viver ou não, ele tem a liberdade – como observa Reale (2022) – de escolher como 

viver o tempo que lhe é dado, seja de modo virtuoso, moral e justo, seja mergulhado na 

sofreguidão da existência tirânica. 

Então, a escolha depende da nossa liberdade de decidir, ao mesmo tempo em que a 

liberdade é o exercício espontâneo do nosso desejo racional. Antes de qualquer livre escolha, 

porém, é necessário ter formação para desenvolver um estado de ciência e conhecimento “[...] 

que nos capacitarão a distinguir a vida que é boa daquela que é má e sempre e em toda parte 

realizar o melhor possível que as condições permitam” (Platão, Rep., Liv. X, 618c). Platão, por 

meio de uma abordagem mito-poética desmitizada, flerta com o que não se decifra de imediato, 

ampliando por sua vez o campo semântico, demonstrando a essência de sua filosofia, 

esclarecendo o que chamamos de relação entre formação e liberdade pela imagem do mito. 

Por conseguinte, o homem só é verdadeiramente livre quando compreende sua condição 

racional e reconhece na razão o princípio ordenador de sua própria existência. Ao desejar algo 

 
150 Na tradição hinduísta (e posteriormente budista), saṃsara designa o fluxo contínuo de nascimento, morte e 

renascimento ao qual todos os seres estão submetidos. Trata-se de uma concepção ontológica e espiritual que 

articula sofrimento, desejo e ignorância, contraposta à busca da libertação (mokṣa ou nirvana). O recurso 

comparativo aqui não visa reduzir a especificidade da filosofia indiana, mais antiga que o próprio platonismo, mas 

apenas estabelecer uma analogia conceitual que permita evidenciar, na narrativa socrático-platônica, a 

possibilidade de superar um destino aparentemente determinado pelas forças divinas. 



159 

 

além do imediato, ele pode, por meio do conhecimento, ascender à essência das coisas, 

apreendendo-as em si e por si mesmas. É nesse movimento que se revela o sentido de “não 

cultivar no jardim de Adônis”151, metáfora que expressa a recusa do efêmero e do ilusório. Em 

outras palavras, é ao desviar o olhar das aparências e dirigir-se ao inteligível que o homem 

encontra o equilíbrio interior e, pela razão, liberta-se de uma condição inferior, vinculada ao 

sensível e ao transitório.  

Nesse sentido, podemos inferir que a liberdade, no pensamento socrático-platônico, é a 

própria realização do autogoverno sedimentado pela razão. É a capacidade de o homem 

conduzir-se segundo a retidão e sensatez, conhecendo-se a si mesmo e agindo de modo justo e 

ponderado. Ser livre, portanto, é tornar-se “senhor de si”, não pela ausência de limites, mas pelo 

equilíbrio entre razão e desejo, entre conhecimento e ação, orientada pela justa medida. 

O equilíbrio, tal e qual mencionado acima, não se manifesta como uma igualdade rígida 

e abstrata, mas como um equilíbrio proporcional, em que o Uno se revela no ajustamento entre 

as diferenças. Lembremos do primeiro e segundo capítulo que trazem a ideia ressignificada por 

Platão a partir do mito-cosmológico do deus artífice. 

Nessa chave, a cosmologia socrático-platônica não se reduz a uma descrição do universo 

físico, mas estabelece um princípio pedagógico: assim como o cosmos só se torna ordenado por 

referência ao paradigma eterno, também a alma humana, igualmente eterna (para Platão), só 

pode atingir sua perfeição ao ordenar-se segundo o inteligível. Da mesma forma que o artífice 

volta o olhar ao Uno para formar o mundo, o homem deve voltar-se à realidade do Bem para 

formar a si mesmo. A Paideia, nesse sentido, é uma ascensão da alma, um processo de passagem 

do múltiplo fragmentário ao Uno que unifica, conduzindo-a da opinião ao conhecimento 

verdadeiro. 

Essa lógica exprime o que poderíamos chamar de uma pedagogia particular do 

pensamento socrático-platônico, no sentido de uma ordem do universo que serve de paradigma 

para o ordenamento da alma. Tal como o cosmos, a alma é constituída por elementos diversos 

que podem cair no descompasso, mas que, sob a regência da razão, reencontram a proporção e 

a harmonia entre os entes. Educar é, pois, repetir no microcosmo humano o gesto do deus 

artífice, trazendo da desordem à ordem, das sombras da caverna (ignorância) à luz (razão), da 

dispersão à unidade; por conseguinte, à verdade. É nesse horizonte que a Paideia a qual nos 

referimos enquanto paradigma formacional para o homem em areté se inscreve como uma 

 
151 Platão emprega essa expressão no Fedro, para caracterizar os cultivos cujo frutos não duram muito.  



160 

 

ascese formativa: o tornar-se livre e virtuoso pela conformação da alma ao paradigma inteligível 

do Bem. 

A liberdade é alcançada pela busca dessa proporção adequada entre os desiguais, 

promovendo um estado de equilíbrio dinâmico e justo, no qual a razão deve prevalecer sobre 

as forças irracionais. Nesse movimento de contingência do sensível, entre aquilo que herdamos 

por natureza e o exercício consciente da razão, o homem se humaniza, tornando-se capaz de 

reconhecer em si o princípio que o distingue dos demais seres. Humanizar-se, aqui, é participar 

do próprio devir, isto é, de um processo contínuo de educação e ascensão, que requer esforço e 

orientação para dirigir o olhar ao que é superior, e não para o que o rebaixa ao terreno do 

sensível. É esse impulso ascensional, que o conduz a visão da psyché ao inteligível, que o poeta 

celebra ao afirmar que ao homem “[...] dotado de mente superior [...] diferente de outros animais 

que [...] se inclinam para a terra, ele deu ao homem um rosto voltado para o alto, mandando-o 

encarar o céu e contemplar os astros” (Ovídio, As Metamorfoses, Liv. I). 

O que buscamos evidenciar, ao longo deste argumento dissertativo, é que, entre as 

possibilidades internas do ser, Platão, embora se detenha primordialmente no universo 

filosófico da Ideia, isto é, nas condições interiores do homem em sua dimensão suprassensível, 

também reconhece a relevância dos fatores externos, de natureza política, na equação do 

desenvolvimento humano (aqui apenas brevemente pontuados). Seja no contexto da pólis 

clássica helênica, seja no de nosso tempo, a liberdade, tal como teorizada, integra um percurso 

formativo indissociável do desenvolvimento privado do eu e do coletivo, não imune às pressões 

políticas da comunidade (no caso da Hélade clássica) e sociais (no caso das sociedades 

modernas). 

Importa salientar que essa relação não deve ser compreendida simplesmente como um 

dualismo entre alma e corpo, ou entre o interno e o externo – como forçam pensar algumas 

teorias filosóficas. Em Platão, a dialética opera como princípio ordenante, e não como oposição. 

Nessa perspectiva, o que ousamos denominar na unidade lexical, endoliberdade, consiste em 

um movimento qualitativo do ser em direção à excelência de suas potencialidades intrínsecas a 

serem elevadas. 

Para explicar esse ponto, pensemos em um lobo. Este animal não escolhe viver de forma 

contrária à sua natureza; não deixa de se atirar sobre um mamífero com casco, e escolhe viver 

como um herbívoro ou se contenta com insetos. Ele vive conforme sua disposição natural, 

predando para sobreviver. De modo semelhante, o homem só atinge sua liberdade quando vive 

segundo sua natureza específica, a racional, e, como diz Aristóteles, política. A liberdade, 



161 

 

portanto, não é o simples poder de escolher, mas a capacidade de agir conforme o que está 

inscrito na natureza, na parte racional do ser humano. 

Com a liberdade, contudo, vem a escolha, e por trás de cada escolha há uma razão, 

muitas vezes obscura, cuja análise não aprofundaremos aqui. O que nos interessa é notar que 

Sócrates, como o racionalista por excelência, reconhece as circunstâncias externas de sua cidade 

de, Atenas, e as denuncia como degeneradas, corrompidas pelo vício e pela desmedida. Para 

ele, aquele que não vive sob o exame filosófico racional está condenado a ser governado por 

potências inferiores de sua alma (parte de sua matéria-prima menos nobre), ou ser escravo de 

um escravo, tal como um lobo conduzido apenas pelos instintos. Ou seja, será conduzido mais 

pelas circunstâncias exteriores e desejos desordenados de sua condição de princípio (irracional), 

do que pela razão, animalizando-se e afastando-se de sua essência que deveria ser bem 

direcionada. 

Como foi afirmado anteriormente, nossa matéria-prima é a própria alma, e ela deve ser 

trabalhada em colaboração com aquele que orienta a visão por meio da correta palavra, o 

genuíno filósofo, o arauto entre o sensível e o inteligível. Assim se constitui a tríade formativa 

da areté (Cosmo – Eu – Paideia), espelhando-se na tripartição da alma e refletindo o equilíbrio 

ideal do ser humano. 

O Cosmo, primeiro elemento dessa tríade, representa o princípio de ordem universal 

(como aquilo que está bem ordenado, belo e justo). Ele é o horizonte do qual o homem deve 

participar, não como espectador, mas como parte integrante de um todo dotado de razão e 

finalidade. Em Platão, o cosmos é também o paradigma do Bem, a forma eterna e perfeita que 

orienta toda formação, e, por isso, o destino último de toda alma que busca reencontrar sua 

origem. 

O Eu, segundo elemento, é o microcosmo: a dimensão interior do homem, o ponto de 

encontro entre o sensível e o inteligível. Ele é dialético por natureza, participa do devir, mas 

contém em si o princípio do ser. Em seu interior, o conflito entre razão, ímpeto e desejo (as três 

partes da alma, racional, colérica e apetitiva) espelha as tensões do próprio cosmos. A formação, 

nesse sentido, consiste em simetrizar essas forças divergentes, permitindo que a parte racional 

(logos) governe as demais, instaurando o equilíbrio e a justiça interiores. 

Por fim, a Paideia é o processo que articula as duas fronteiras anteriores; o elo que une 

o Eu ao Cosmo. Trata-se do itinerário formativo pelo qual a alma ascende do múltiplo ao Uno, 

do transitório ao eterno, orientada pela razão e pelo diálogo filosófico. É nesse ponto que o 

filósofo desempenha seu papel mais nobre: não o de impor doutrinas, mas o de redirecionar o 

olhar da alma, ajudando-a a recordar e distinguir o que é ilusão e o que é realidade; portanto, 



162 

 

reconhecer a verdade. A Paideia, formação em excelência, é mais que instrução técnica, é um 

movimento espiritual, ético e ontológico que visa transformar o homem em cidadão do todo, 

um ser que compreende, age e vive em harmonia com a ordem universal. 

Essa tríade formativa traduz, assim, a essência do projeto socrático-platônico de 

liberdade e formação. O homem livre é aquele que, educado pela razão e nutrido pela Paideia, 

reconcilia em si o microcosmo e o cosmo, convertendo o próprio ser em reflexo da harmonia 

do universo. Essa preocupação nasce justamente da crítica de Sócrates e Platão à antiga 

formação helênica, fragmentária e insuficiente. Em oposição, Platão propõe uma nova Paideia, 

dentro de sua República, fundada na razão, na justiça e na busca do verdadeiro. 

Como observa Jaeger (2013, p. 535), o pensamento de Platão compreende a liberdade 

como realização do ser em sua expressão mais elevada: 

 

[...] leva a natureza do Homem à realização do seu ser. Na base dessa convicção 

aparece-nos a promessa evidente de que a ética é a expressão da natureza humana bem 

entendida. Esta distingue-se radicalmente da existência animal pelos dotes racionais 

do Homem, que são os que tornam o éthos possível. E a formação da alma neste éthos 

é precisamente o caminho natural do Homem, o caminho pelo qual este pode chegar 

a uma venturosa harmonia com a natureza do universo ou, para dizer em grego, à 

eudaimonía. 

 

Dentro dessa perspectiva, torna-se evidente o oposto: a tirania. Para Platão, ela é a forma 

mais degenerada de alma e de governo. A tirania rompe o equilíbrio interior, impõe um domínio 

fundado na opressão, alimenta-se do desequilíbrio e da injustiça. É a negação radical da 

liberdade e da formação. Ela suprime as diferenças, transforma a razão em instrumento de 

dominação e inverte os valores, onde deveria haver ordem e virtude, instala-se o poder arbitrário 

e a satisfação dos apetites mais baixos. Assim, a tirania emerge como a sombra do ideal negado, 

uma distorção do logos que aprisiona a alma em sua versão mais bestializada. 

Em última análise, convém retomar, como preâmbulo das considerações finais desse 

capítulo, o próprio modo pelo qual a dissertação se iniciou: com a disposição de quem, à 

maneira socrática, pergunta “de onde vens e para onde vais?” (Platão, Fed., 227a), 

reconhecendo que o conhecimento em areté só pode surgir de uma consciência radical da 

ignorância e da igual confiança na razão. O que aqui dispomos foi, desde o início, uma travessia 

pela dúvida, uma tentativa, caro leitor, de aproximar-nos dos fundamentos que, em chave 

reflexiva e racional, buscam conceituar a formação, a tirania e a endoliberdade segundo o 

pensamento socrático-platônico. 

Como fecho deste capítulo, definimos de onde partimos e deixamos clara nossa intenção 

de onde desejamos chegar. A Paideia socrático-platônica refere-se ao deslocar-se em direção 



163 

 

ao ideal humano, assim como é da natureza de urano (ούρανόν)152 e os demais planetas, todos 

em curso de deslocamento, portanto, um movimentar-se contínuo, no qual o homem de hoje 

deve buscar ser melhor amanhã e prosseguir nessa jornada. Trata-se de um ideal formativo que 

busca, no plano eterno e perfeito do inteligível, um paradigma (paradeígmatos – 

παραδείγματοζ) de excelência que, embora pareça inalcançável, é a meta do distante que produz 

um kínēsis perpétuo, uma ação que impede a inanição do logos.  

A partir do plano que está na dimensão do “é”, sem um “era” ou “será”, promove-se no 

sensível uma espécie de desenvolvimento factual que transforma o “é” a partir do “era” a ser 

rememorado maieuticamente, e assim, guiado por uma formação dialética ideal de areté, para 

alcançar um “será”. Tal como algumas plantas que realizam o tropismo, movendo-se em 

resposta a estímulos externos, como a luz do sol, o crescimento humano também pode ser 

orientado em direção a um estímulo que favoreça não apenas o bem privado, mas o equilíbrio 

de todo o ecossistema entre iguais. 

A liberdade, portanto, não é um acidente da existência, mas o exercício consciente da 

razão sobre as potências anímicas que compõem o ser. Ser livre, em Platão, é conhecer as causas 

e ordenar o próprio interior conforme o que é racionalmente justo e belo. Assim, a ignorância, 

o erro e o domínio das paixões não são simples desvios morais, mas expressões da escravidão 

da alma a si mesma. Aquele que desconhece sua própria natureza e cede aos impulsos 

irracionais, ainda que se julgue autônomo, vive sob o jugo de sua própria desordem. É por isso 

que, no horizonte socrático-platônico, o autoconhecimento não é um simples conselho ético, 

mas uma exigência ontológica: conhecer-se é libertar-se. Em contraste, o homem que vive sem 

reflexão permanece cativo daquilo que o determina de fora; seja por forças naturais, culturais 

ou políticas. 

A noção do dilema existencial shakespeariana do “ser ou não ser”, em torno da questão 

de ser livre, tornou-se mais clara quando a espécie humana, de maneira singular, desenvolveu 

uma mente capaz de operar para além dos laços primordiais, teogônicos ou criacionistas. É 

nesse rompimento, nessa passagem do instintivo ao racional, que nasce a possibilidade da 

endoliberdade, como o exercício consciente de si, que não depende de concessões externas, mas 

do equilíbrio interior entre conhecer, querer e agir segundo a razão. 

 
152 Aqui fazemos intencionalmente alusão a uma das deidades primordiais dentro da cosmogonia helênica. Urano, 

é a divindade que personificava o céu. Ele é descrito como um dos protógenes, os primeiros seres que surgiram do 

vazio do Caos. Urano era filho e esposo de Gaia, a Terra, e juntos tiveram doze Titãs, Ciclopes e Hecatônquiros. 

Platão utiliza desta personificação para dar forma a sua tese de supraceleste; hiperurânio – é um mundo metafísico, 

situado acima do céu, onde residem as Ideias ou Formas. Esse lugar é considerado imaterial e apenas acessível às 

almas que estão desligadas dos seus corpos. Assim, o hiperurânio é uma representação do plano inteligível, 

supremo e transcendente, em contraste com o mundo sensível que conhecemos. 



164 

 

De sorte, esse “será” pode referir-se à pólis idealizada por Platão. Embora utópica, essa 

ideia “impossível” ensina-nos que, para construir uma cidade melhor – uma comunidade, uma 

sociedade fundada na koinonía (κοινωνία), na diké (δίκη), na métron (μέτρον) e no agathón 

(ἀγαθόν) – em comunhão, na justiça, na justa medida e no bem – é necessária, antes de qualquer 

coisa, uma formação humanizadora de homens dispostos a tornar-se melhores; homens capazes 

de buscar as lacunas que nosso estado mais primitivo deixou como legado inscrito no DNA da 

psyché (ψυχή), como já foi mencionado ao longo desta dissertação. 

Foi nesse espírito isonômico que a Hélade consolidou um legado de relevância 

incomparável para as culturas subsequentes. Entre diversos fatores, destaca-se a rejeição da 

desigualdade e do distanciamento entre os cidadãos. Os helênicos buscavam comungar no 

debate público e na vida política, tomando decisões não pela imposição de um consenso 

uníssono, mas pelo reconhecimento mútuo entre iguais. O critério não era o benefício do 

microcosmo (o interesse particular), mas o que fosse melhor para o cosmos, o todo da pólis. 

Como explica Vernant (2002, p. 69), o que se construía era: 

 

[...] o ideal austero de reserva e de moderação, um estilo de vida severo, quase 

ascético, que faz desaparecer entre os cidadãos as diferenças de costumes e de 

condição para melhor aproximá-los uns dos outros, uni-los como os membros de uma 

só família. 

 

Para essa transformação, o fator crucial foi a Paideia, concebida não apenas como 

instrução, mas como um projeto formativo capaz de paradigmatizar o caráter e harmonizar a 

convivência dos iguais.  

No solo de nosso estudo, devemos plantar, como coroamento, que todo o exposto nos 

remete à reflexão de Paulo Freire (2021), dizendo que se a educação não muda a sociedade, 

tampouco sem ela a sociedade muda. A transformação consiste em mudar a desordem em 

ordem, a injustiça em justiça, por meio de um exemplo maior, correto e bom aos homens. Diria 

Sócrates que, em suas vidas, os homens, deveriam buscar de todas as maneiras transformar 

verdadeiramente tudo aquilo que se encontra em caos (desordem) em cosmos (ordem), aquilo 

que ordena, em justa proporção, tanto dentro de si mesmos quanto fora (Platão, Tim., 69a – 

92c). Ou seja, de forma simplificada, essa é a areté ideal socrática-platônica. 

 

 

  



165 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS – ELEMENTOS E PERSPECTIVAS CONCEITUAIS 
 

Sócrates e Platão são expoentes da filosofia clássica, cujas teorias, de rigor intelectual 

abissal, marcam vinte e quatro séculos de inspiração e questionamentos. Por trás de suas defesas 

filosóficas, que colocaram em xeque as bases éticas e morais da pólis ateniense na antiga 

Hélade, estão o fundamento maiêutico da dúvida socrática e a dialética idealizadora de seu 

discípulo, Platão. Não apenas isso, o pensamento que estabelecemos, neste estudo, como 

critério conceitual da expressão socrático-platônico transcendeu as fronteiras intelectuais e 

conceituais helênicas estabelecidas, atuando naquele contexto, e ao longo do tempo até chegar 

a nós, como uma força motriz de renovação da base filosófica. 

Cabe dizer que esta reflexão dissertativa, em alguns momentos, tensionou as fronteiras 

da filosofia acadêmica tradicional. Em cada capítulo, buscou-se ir além dos rigores formais da 

estrutura argumentativa, recorrendo à metáfora alegórica como imagem que amplia o campo 

semântico do discurso dissertativo, recurso que tomamos emprestado do estilo de Platão, ainda 

que Friedrich Nietzsche talvez não o aprovasse. Mas, entre o canto das cotovias, sustentamos 

que a filosofia socrático-platônica convida o pensamento a ultrapassar os limites do físico, 

mesmo quando nosso aparato linguístico, muitas vezes educado empiricamente, parece capaz 

de expressar apenas aquilo que está aqui, diante de nós, o visível aos sentidos, que podem, não 

raro, nos enganar. 

A filosofia, sobretudo na tradição socrático-platônica, flerta continuamente com aquilo 

que não se revela de imediato. À medida que se complexifica a investigação filosófica, as 

palavras começam a faltar; o vocabulário mostra-se insuficiente para expressar, em sua 

essência, o que as coisas são, como vieram a ser e de que modo podem deixar de ser. De mais 

a mais, o nosso aparato linguístico possui um claro limite, afinal, é para dizer sobre as coisas 

do sensível, não para captar aquilo que está para além – no inteligível. Ainda assim, o filósofo, 

por excelência, desafia o visível, gracejando o não dito e a essência que se esconde sob o véu 

da aparência, para além do materialismo como fenômenos aparente aos sentidos.  

Platão reconhece esse limite. Conforme seus diálogos avançam, dentro de um 

racionalismo puro, “ganhando velocidade”, chega em determinados pontos, que a razão começa 

a ser insuficiente, e seus interlocutores se veem em aporia, então ele diz: “Tenho um mito para 

explicar isso”. Nesse momento, ele arquiteta uma imagem metafórica, um simulacro, um mito 

cosmogônico uma alegoria em chave antropológica, que não pretende encerrar o sentido, mas 

abri-lo. Porque a metáfora, no pensamento socrático-platônico, não é um ornamento; é uma 

chave interpretativa que amplia o campo semântico. Dessa forma, quem já possui algum grau 



166 

 

de formação ou iniciação filosófica é naturalmente convidado a se aproximar, a intuir, a inteligir 

aquilo que deseja conhecer. E, por essas vias, percorrer o caminho da verdade é, por 

conseguinte, afastar-se da umbrosa ignorância. 

Então, se toda busca filosófica se inicia na ignorância reconhecida, este trabalho nasce 

da mesma condição socrática que move o pensamento ao esclarecimento: o desejo de conhecer 

aquilo que somos, de onde viemos e o que poderíamos ser, caso a razão fosse a régua do nosso 

agir. Ao longo dos capítulos, procuramos compreender o entrelaçamento entre Liberdade, 

Tirania e Formação no horizonte socrático-platônico, não fechados em conceitos históricos, 

mas como princípios de fundamento universal da existência humana. A alma (psyché – ψυχή), 

neste itinerário, revelou-se como a matéria-prima “intocada” do homem, e o campo no qual se 

trava a disputa entre o que ele é e o que pode vir a ser. A formação, assim, mostrou-se como o 

labor paciente que orienta o ser em direção à sua essência racional, tal qual o lavrador que 

prepara o solo antes da colheita. Formar é, pois, libertar o olhar do cárcere das sombras, fazê-

lo emergir do sensível para o inteligível, movimento dialético que reconfigura o homem em sua 

inteireza ética, moral, política e intelectual. 

Porém, é que essa liberdade (eleuthería – ἐλευθερία), não se manifesta como dom 

espontâneo, tampouco como conquista definitiva. Ela é, como postulamos, um exercício 

contínuo, uma tensão entre a razão e as forças que a desafiam, entre o logos que ordena e os 

apetites que dissolvem. Por isso cunhamos o termo endoliberdade, como expressão da liberdade 

que se realiza de dentro para fora, no domínio da alma sobre si mesma. O homem livre é aquele 

que conhece as causas de seu agir e as ordena segundo o agathón, o Bem, que ilumina o 

caminho para a excelência.  

Nesse sentido, a liberdade é a culminância da formação, o ponto em que a Paideia atinge 

seu fim mais alto. A tirania, ao contrário, é sua negação mais profunda, o momento em que o 

ser abdica da razão e se entrega ao império do irracional, tornando-se escravo de suas próprias 

paixões e apetites. Assim, formar-se é governar-se, e governar-se é libertar-se. Eis a equação 

ética e ontológica do pensamento socrático-platônico: o autodomínio é a liberdade, e toda 

educação digna desse nome deve conduzir o homem à arte régia de governar a si mesmo. 

Convém recordar que esta dissertação se construiu não sob a pretensão de explicar 

Platão, mas de dialogar com ele. O pensamento socrático-platônico foi tomado como horizonte 

de reflexão sobre o humano, compreendendo que, em todo tempo, o problema da formação é 

também o problema da alma e da cidade. Em Platão, a pólis justa é o espelho da alma justa, e 

ambas só se sustentam quando o elemento racional assume o governo e subordina os impulsos 

coléricos e apetitivos. A liberdade, nesse contexto, não é o fazer arbitrário, mas o agir conforme 



167 

 

a justa proporção (métron), o equilíbrio (sophrosýne) e a justiça (diké). Cada homem é, portanto, 

uma pequena pólis, e seu equilíbrio interior reflete o destino do coletivo. Essa relação entre 

microcosmo e macrocosmo sustenta o que denominamos a tríade formativa da areté: o Cosmo, 

como totalidade ordenada; o Eu, como parte dual que busca integrar-se ao todo; e a Paideia, 

como o processo formativo que estabiliza ambos pela mediação da razão. 

Reconhecemos, nesse ponto, que a formação, no sentido socrático-platônico, não se 

reduz à transmissão de conteúdos, mas é práxis humanizadora, ou seja, uma ação racional que 

desperta o humano no homem. Nisso se alinham, ainda que em temporalidades distintas, os 

pensamentos de Coêlho; Guimarães (2012) e Freire (2014), em que educar é promover o 

desabrochar da humanidade em cada ser, e não adestrar corpos para funções sociais. A Paideia, 

é nesse aspecto o movimento de elevação, um tropismo da alma em direção à luz, tal como as 

plantas que se curvam para o sol, a alma deve também se orientar ao que lhe dá sentido e vida 

em instância sensata, correta e justa. Esse impulso natural (phýsis), todavia, precisa ser 

cultivado; se abandonado, degenera em hybris, o excesso, que antecede toda tirania.  

Nesse ponto, a analogia biológica serve ao anímico, uma vez que o tropismo, tal como 

sustentamos, é o gesto de toda natureza em busca do correto, o Bem. E o que é adequado, nesse 

horizonte, é também o bem do comum, pois todo movimento que se afasta da justa medida 

rompe a ordem interior e, por consequência, o equilíbrio que deveria ser instaurado 

imprescindivelmente para o coletivo. 

Ao contemplar a vastidão desse itinerário, compreendemos que a filosofia socrático-

platônica antecede uma concepção de valor argumentativo curioso acerca da psyché humana. 

Muito antes do surgimento da psicologia moderna, Platão já compreendia o homem como uma 

unidade complexa de impulsos, afetos e razão, descrevendo, em sua teoria da alma tripartida, o 

conflito interno entre o apetite, a cólera e o intelecto. A formação, nesse sentido, assume um 

caráter terapêutico; trata da alma enferma pela ignorância, curando-a com o remédio da razão 

e do diálogo sensato. 

A razão disso, aliás, podemos elucidar por meio de uma alegoria, não de nossa autoria, 

mas recolhida da pena mordaz e ilustrativa de Erasmo de Rotterdam (2023)153, cujo vocabulário 

 
153 A escolha de inserir a passagem de Erasmo de Rotterdam é deliberada. Trata-se de uma quebra intencional do 

escalonamento lógico, na medida em que o autor satiriza justamente o racionalismo socrático-platônico defendido 

nesta dissertação. Todavia, o uso da sátira é estratégico, diga-se de passagem, uma reversão hermenêutica que, 

pela ironia, reconhece a força dialética do humano, mostrando que até a zombaria pode honrar a memória da 

filosofia ao revelar, nas contradições, a persistência do mesmo conflito entre razão, cólera e desejo. Deve-se 

pontuar, no entanto, que, de modo particular, para o mundo hodierno, na forma como utiliza a razão, a ciência e a 

própria filosofia, o autor que aqui escreve assume postura semelhante à de Rotterdam. As pretensões científicas 

das áreas que, em termos gerais, poderíamos agrupar sob o campo das “humanidades” vêm sendo menosprezadas, 

deliberadamente desmontadas e reduzidas. Cada vez mais, o homem comum recorre à opinião “fabricada”, 



168 

 

figurativo caberia como uma luva no segundo capítulo, que trata da tirania. Contudo, notarão 

que, essa seção já possui composição suficiente, povoada de alegorias e simulacros, sejam eles 

autorais ou provenientes de mentes mais perspicazes. Ainda assim, a passagem de Rotterdam 

cabe aqui, por sua força ilustrativa e crítica, ao descrever, sob o véu do humor e da ironia, a 

mesma questão que Platão notara séculos antes. Trata-se, precisamente, da tensão dialética e 

recíproca entre os elementos que constituem o homem: razão, cólera e desejo; tensão essa que, 

como sustentamos ao longo deste estudo, define a estrutura anímica ética, moral e política do 

ser humano. Conta o mito que: 

 

Eis por que Júpiter, com receio de que a vida do homem se tornasse triste e infeliz, 

achou conveniente aumentar muito mais a dose das paixões que a da razão, de forma 

que a diferença entre ambas é pelo menos de um para vinte e quatro. Além disso, 

relegou a razão para um estreito cantinho da cabeça, deixando todo o restante do corpo 

presa das desordens e da confusão. Depois, ainda não satisfeito com isso, uniu Júpiter 

à razão, que está sozinha, duas fortíssimas paixões, que são como dois 

impetuosíssimos tiranos: uma é a Cólera, que domina o coração, centro das vísceras e 

fonte da vida; a outra é a Concupiscência, que estende o seu império desde a mais 

tenra juventude até a idade mais madura (Rotterdam, 2023, p. 63). 

 

Essa passagem (assim como toda a obra referenciada), ainda que revestida de ironia e 

sátira, revela um substrato filosófico que, embora proveniente de um espírito crítico ao 

racionalismo, pode ser reinterpretado sob a lógica da ontologia socrático-platônica. Rotterdam, 

ao recontar o mito helênico por meio da voz personificada da Loucura – que ironiza e 

ridiculariza os filósofos –, termina por ecoar, mesmo sem intenção, o drama interior descrito 

por Platão. Seu Júpiter154, que multiplica as paixões e confina a razão a um “estreito cantinho 

da cabeça”, é imagem da desproporção anímica, na qual a alma humana, inclinada ao 

desmedido, vive sitiada entre impulsos tirânicos, o caos, a desordem, e o cosmo, a ordem. Em 

outras palavras, é a luta incessante entre o princípio ordenador e as forças da desordem. 

Assim, a sátira erasmiana, ainda que escrita para o escárnio da pretensão racionalista, 

acaba por reafirmar, pela via do contraste, o mesmo princípio que a filosofia socrático-platônica 

enuncia, o da necessidade de o logos governar as forças contraditórias. Nesse gesto irônico, 

encontramos uma dialética viva, uma crítica ao racionalismo puro se transforma, aqui, em 

confirmação da racionalidade como arte de moderar a alma. 

 
amontoando-se em torno de sentidos que não foram educados; por conseguinte, tem suas percepções limitadas e, 

em efeito, torna-se incapaz de inteligir sensatamente o mundo que o cerca. Tal constatação comprova que a caverna 

pensada por Platão, há vinte e quatro séculos, ainda permanece como uma imagem legítima e esclarecedora do 

nosso próprio tempo. A razão já não move mais o povo; quem o move é o frívolo, o vulgar e o medíocre, todos 

encerrados em sua solitária individualidade. Quanto à ciência, esta repousa entre as paredes acadêmicas, em que 

o embate intelectual se tornou distante e cômodo. 
154 Júpiter é a forma latina de Zeus. 



169 

 

Como observamos no Timeu (26a e segs.), Platão propõe que a parte racional da alma 

encontra-se em constante embate com as forças que a circundam e desafiam. Ele descreve as 

“multifárias combinações e intercâmbios” entre o elemento que aprende e as potências que o 

contradizem como um jogo incessante de oposição e conciliação interna. Quando esse jogo 

perde o equilíbrio, surge a patologia da alma, o tirano interior.  

Não somente, em A República (Liv. VIII, 544d – 545ª e segs), ao descrever o tirano, 

utiliza o recurso da “dialética dos números” para expressar simbolicamente a distância que 

separa o homem justo do homem degenerado. O tirano, afirma, está três vezes mais afastado da 

verdade, da justiça e do Bem e, portanto, três vezes mais distante de si mesmo. Essa tripla 

distância reflete o enfraquecimento da razão e o domínio das paixões, que tornam o homem 

carrasco e escravo de si mesmo. 

Por conta de todas essas razões, e à medida que nossa investigação avança para sua 

finalização, podemos nos arriscar a afirmar o seguinte: essa leitura permite reconhecer no 

pensamento socrático-platônico a plausibilidade lógica da pressuposição que, àquela altura, era 

puramente filosófica (a psicologia, a grosso modo, era então apenas um apêndice da filosofia), 

de questões que mais tarde seriam retomadas pela psicologia moderna, especialmente por 

Freud, ao identificar a tensão constante entre o desejo e o princípio de realidade. 

Aqui, contudo, estimado leitor, a menção a Freud figura apenas como eco moderno 

daquilo que o pensamento antigo já intuía com notável clareza, ao sedimentar a ideia de que a 

alma humana é um campo de forças em permanente tensão, e que sua liberdade depende da 

justa ordenação de suas instâncias. O conflito entre a razão, o apetite e a cólera não é apenas 

uma metáfora ética e moral, mas um retrato da própria constituição do ser, um organismo vivo, 

de natureza ética e psíquica cuja saúde depende do equilíbrio de suas partes. 

Jaeger (2013) explica que Platão estende a Paideia à vida psíquica inconsciente, para 

opor um dique à ameaça de irrupção desses elementos subterrâneos no mundo harmônico das 

emoções e aspirações conscientes da alma. Essa educação, prossegue ele, baseia-se na relação 

equilibrada entre o homem e o seu próprio eu, relação que o filósofo ateniense denomina 

virtude, a parte melhor da alma.  

A endoliberdade, como postulamos, é o exercício racional que estabiliza as partes da 

alma, impedindo que o instinto suplante a medida e a justiça. Ela representa a “vitória” do 

autodomínio sobre o impulso, da consciência sobre a dispersão, e constitui o ponto mais alto da 

formação, o instante em que o homem reconcilia o múltiplo em si mesmo e reencontra a unidade 

de seu ser. A liberdade interior é, portanto, o coroamento da Paideia; o seu oposto, a tirania, é 



170 

 

o colapso desse equilíbrio, o momento em que o homem abdica do governo de si e se converte 

em estrangeiro dentro da própria alma. 

Tudo o que foi exposto até aqui converge para uma síntese, na qual o homem é livre 

apenas quando conhece a si mesmo e orienta suas ações segundo a razão. Tal como o cocheiro, 

exemplificado no diálogo Fedro, ele deve dominar os cavalos indômitos do desejo e da ira, 

mantendo firme o curso elevado do espírito. A tirania nasce quando o homem se entrega ao 

império dos instintos e permite que as potências inferiores assumam o governo; a liberdade, em 

contrapartida, é o regime da razão sobre o caos interior. Nesse sentido, o caminho da Paideia é 

também o caminho político, em que formar o cidadão é libertar o homem da ignorância, para 

que sirva não aos próprios apetites, mas ao bem comum. Eis o que distingue o homem político 

do tirano, o primeiro governa a partir da alma justa; o segundo, a partir da alma corrompida. 

Entendemos, portanto, que a liberdade, para Platão, não é um ponto de chegada, mas 

um processo de aperfeiçoamento contínuo, um kínēsis que impele o ser em direção ao inteligível 

(o santo graal socrático-platônico). Assim como as estrelas seguem seu curso por necessidade 

de harmonia, o homem também deve mover-se pela ordem racional de sua alma, encontrando 

no próprio movimento a medida do divino.  

Nesse horizonte, a tirania representa o colapso desse movimento; é o estar imóvel na 

ignorância, a fixidez da alma que perdeu o desejo de ascender. E a essa circunstância – diz 

Platão – as instâncias da psyché tornam-se degeneradas pela estupidez (Platão, Tim., 88b), isto 

é, patologicamente imune ao aprender o que é bom. A sequela resultante é a maior das 

patologias anímicas, o obscurantismo da ignorância, que conduz ao caminho da mais 

crudelíssima barbárie (desumanização). A formação, ao contrário, é o fluxo que mantém o 

espírito em trânsito, impedindo-o de apodrecer no hábito incorreto ou na indiferença. Por isso, 

a educação em excelência é, em última instância, um ato de libertação interior, e toda liberdade 

é fruto de um processo educativo humanizador. 

Se quisermos extrair um legado desse percurso, ele está na constatação de que o homem 

em seu devir, é um ser em construção ad infinitum, cuja tarefa é elevar-se ao encontro do que 

há de melhor em si e no mundo. A endoliberdade, como vimos, não se conquista por decreto, 

mas por consciência. Ela é o resultado da areté, isto é, da excelência que nasce da moderação 

e do equilíbrio interior. Entre o caos e o cosmos, entre a ignorância e o saber, o homem se move 

como aquele que procura a luz e, ao encontrá-la, já não é o mesmo. Essa é a formação em 

excelência, não como um acúmulo de erudição, mas uma transformação anímica que, iluminado 

pela razão, refaz em si a alegoria da ascensão da caverna. Assim, o homem que se conhece 

torna-se mestre de si, e aquele que é mestre de si é, finalmente, livre. 



171 

 

Além do horizonte helênico, é possível reconhecer que o núcleo desse pensamento 

projeta raízes que ainda alimentam o debate em nossa realidade temporal. Reencontramos, 

assim, a herança viva desse ethos, sendo a formação em areté como ato de libertação, a 

consciência como superação da servidão interior. A filosofia antiga não se extingue; ela 

ressurge nos espaços de nossos dias como memória viva daquilo que ainda buscamos, talvez, 

de modo descabido, como o que restou na caixa de Pandora, o horizonte da quimérica esperança 

de uma humanidade mais consciente de si, mais justa e genuinamente livre. 

Entretanto, ainda resta horizonte para mirarmos e buscarmos? Seguindo as premissas 

argumentativas estabelecidas nas palavras introdutórias deste estudo dissertativo, o que 

procurávamos no pensamento helênico era mais do que um vestígio arqueológico; é também 

mais do que o eco das mesmas inquietações que já incomodavam os helenos e que, no entanto, 

continuam a ressoar em nós com igual intensidade. A hipótese plausível é que, embora eles 

tenham alcançado clareza e respostas suficientes, nós jamais fomos capazes, por evidências 

amplamente demonstradas no curso da história humana, de silenciar nossas próprias queixas 

nem de refrear o egoísmo que nos divide.  

Ó Homo sapiens, mamífero entre mamíferos, sombra de uma linhagem ancestral 

unicelular que, por força de adaptação e engenho, viria a transformar o mundo como jamais se 

viu. Ainda assim, apesar da técnica, da ciência e de nossos triunfos civilizatórios, 

permanecemos submetidos às regras profundas da vida, leis naturais que a sapiência humana 

não conseguiu, de fato, suplantar. O cordão umbilical que nos liga a Gaia continua firme; 

avançamos, mas não nos emancipamos. Há mecanismos arcaicos de ascensão e queda que nos 

governam, regidos por princípios cuja constância atravessa milênios.  

Contudo, devemos nos deter aqui, pois, uma análise rigorosa talvez pedisse lentes 

darwinistas, mas basta reconhecer, com a licença da digressão, que a disputa mais feroz 

continua sendo travada entre membros da mesma espécie. É talvez nesse ponto que residem 

nossas agruras e a recorrente incapacidade de superá-las. Nem nossa nobre filosofia, no 

alvorecer do intelecto e no expoente de toda heféstica ciência, ainda não fomos capazes de curar 

nossa velha condição tirânica destrutiva.  

Observamos a abóbada celeste e, deslumbrados, buscamos nosso lugar no cosmos, 

enquanto, aqui embaixo, chafurdamos na lama das nossas próprias contradições bárbaras. 

Almejamos a paz, mas preparamo-nos para a guerra. Pregamos a igualdade, mas perpetuamos 

a desigualdade. Defendemos a liberdade, mas aprisionamo-nos na ignorância de dogmas e 

preconceitos. 



172 

 

Da emergência do Homo erectus ao florescimento do Homo sapiens, mais de duzentos 

mil anos nos lapidaram, e, ainda assim, nossa razão, em nove de cada dez momentos, não vence 

os impulsos primordiais que regem o fundo da alma humana. Descemos das copas para o chão; 

do chão, formamos pequenos bandos; dos bandos nasceram comunidades; das comunidades, 

complexas sociedades. 

O que, por certo, interessa a esse momento e se clarifica em nossa própria trajetória é a 

lenta passagem de Homens de comunidade a Indivíduos de sociedade. No léxico e no sentido, 

essa mudança não é apenas jogo semântico, mas expressão de uma transformação vertiginosa 

da vida humana. Na comunidade, as relações são próximas, enraizadas na convivência, na real 

tentativa de reconhecimento mútuo e na partilha do comum; há entre os homens uma coesão 

orgânica, quase vital. Já na sociedade, na qual nos inserimos temporalmente, prevalece a 

impessoalidade das funções e das normas, a amplitude abstrata das estruturas que reúnem, mas 

não ligam.  

A comunidade funda-se na pertença; a sociedade, na conveniência. Assim, o homem 

moderno, outrora ser de comunidade política, tornou-se habitante de uma sociedade técnica e 

autorreferente, ou seja, individualizado, funcional e fragmentado. A complexidade crescente de 

suas construções anulou a coesão originária, e a organicidade deu lugar à artificialidade. 

Punidos, são os indivíduos, como observa Han (2015), pelo excesso de positividade e pela 

liberdade hipertrofiada. O homem hodierno deixou a organicidade política pela artificialidade 

de si; tornou-se escravo da própria autonomia que o isola e que o adoece. 

Talvez o Ares155 dentro de nós, pulsão de nossas paixões e portador de nossa ruína, 

revele-se mais forte que o legado de Athena. E que legado é esse, senão o da razão como medida, 

da Paideia como formação do homem livre, e da Pólis como espelho do equilíbrio entre alma e 

cidade? A deusa símbolo do legado da sabedoria, próxima ao ideal da palavra sobre a força, do 

diálogo sobre o grito, da medida sobre o excesso. Mas, se a razão é a herança mais alta do 

espírito helênico, talvez tenhamos esquecido que ela exige cultivo constante, e, quando 

abandonada, degenera em seu oposto, a dóxa vazia, a paixão desmedida, a barbárie sob o 

andrajo de civilização. 

A tradição cultural e filosófica helênica, conforme interpreta Russell (2001), constitui-

se, antes de tudo, como um movimento de esclarecimento e libertação interior. Seu propósito 

 
155 Ares, na mitologia helênica, é o deus da guerra e da fúria cega, filho de Zeus e Hera. Representa a violência 

impetuosa e o impulso destrutivo que, em Platão, corresponde à parte irascível da alma. Quando dominada pela 

razão, essa força se converte em coragem e energia moral; quando desmedida, degenera em cólera e tirania interior. 

Assim, Ares simboliza o perigo presente da psyché que, afastada do logos, guerreia contra si mesma. 



173 

 

fundamental é romper as amarras da ignorância que obscurecem o pensamento, desfazer o medo 

diante do desconhecido e apresentar o mundo como realidade acessível ao logos. Por essa razão, 

a filosofia da qual herdamos repousa sobre o vínculo indissociável entre razão e Bem, 

concebendo o conhecimento não como acumulação, mas como orientação ética, no sentido, 

ipsis litteris do viver de modo sensato, moderado e justo. Nesse horizonte, Russell observa que 

para Sócrates, o valor da vida reside na sua qualidade moral, ética, política e intelectual. 

Essa leitura oferece um fundamento para compreendermos por que a Paideia socrático-

platônica assume um caráter intrinsecamente humanizador. Ao conceber o homem como ser 

perfectível, cuja alma precisa ser continuamente ordenada, a tradição helênica faz do cuidado 

de si a própria essência da vida filosófica. A libertação de que fala Russell não é apenas a 

superação das trevas exteriores, mas sobretudo o romper das obscuridades internas; aquelas que 

se alimentam da cólera, do desejo e da ignorância. Assim, conhecer o bem não é ato teórico, 

pois, é orientar a própria alma segundo a justa proporção, é elevar-se da opinião à verdade, é 

converter a vida em obra de formação. 

Desse modo, a filosofia antiga não propõe uma fuga do mundo, mas um modo superior 

de habitá-lo, isto é, no sentido estrito humano. Seu gesto inaugural consiste em mostrar que a 

liberdade começa no interior, na capacidade de ordenar os afetos e de submeter os apetites ao 

governo da razão. Essa é, em última instância, a ponte que une Sócrates e Platão: a convicção 

de que viver bem é viver racionalmente, e que toda existência digna desse nome é o ardil 

contínuo de aperfeiçoamento, o exercício consciente e ético que dissipa o medo, esclarece o 

olhar e restitui ao ser humano sua ideia essencial, a de tornar-se, por si mesmo, participante do 

inteligível em medida e luz. 

Contudo, se há algo a dizer – com o devido respeito ao mestre – é que a ascensão da 

alma, tal como concebida por Platão (na República, no Fedro e no Fédon), pelo menos na ideia 

dos planos do conhecimento, não deve ser pensada aqui apenas como vertical e hierárquica (não 

é um percurso geométrico ascendente). Aqui traduzimos que a trajetória da formação não é uma 

linha reta que conduz do sensível ao inteligível. Essa concepção, no plano ideal e teórico, 

funciona bem como caracterização abstrata; entretanto, a equação é mais complexa. No mundo 

das Ideias, o movimento é perfeito e autossuficiente, mas no âmbito humano há variáveis, 

desvios, retornos e resistências. Por isso, o caminho da alma não é uma reta, mas uma espiral, 

uma dialética viva, que se eleva entre quedas e retomadas, entre esquecimento e reminiscência. 

Existe, sem dúvida, hierarquia entre as partes da alma; todavia, a estabilização do caminho é 

apenas qualitativa, não linear: o homem sobe e desce, avança e retorna, mas nunca é o mesmo 

após cada volta. É nesse movimento circular e ascendente que a alma se conhece e se forma. 



174 

 

O próprio filósofo, no Timeu (escrito posteriormente à República e ao Fedro), talvez 

como uma reavaliação de sua teoria das Formas desenvolvida em seus escritos de juventude e 

maturidade, explica que o movimento em nós é o indício de nossa imperfeição, uma vez que, 

no plano do inteligível, as Ideias são imutáveis e estáveis. O cosmo humano, porém, que 

abrange não apenas o universo psíquico, mas também as relações políticas no seio da 

comunidade, encontra-se em perpétuo movimento (em todas as direções) e desordem. O caos 

que também nos constitui, movendo-se em todas as direções, precisa ser estabilizado pela razão. 

Platão faz essa análise com notável perspicácia; talvez tenha apenas deixado de considerar que, 

na prática, o processo de estabilização não se dá de modo retilíneo e organizado, mas de forma 

oblíqua, sinuosa e, por vezes, paradoxal. Talvez por isso sua concepção formativa, em certa 

proximidade com o ardil de Licurgo156, delineada em sua utópica República, soe como uma 

sonata harmônica em meio ao zumbido incômodo das moscas. Não estamos aqui, é claro, 

atribuindo valor, mas buscando validade nos argumentos. A formação, afinal, é um processo 

democrático e humanizador, do nascimento à morte, para o pensamento socrático-platônico. 

Devemos ainda reconhecer que a formação não é apenas cognitiva, mas também ética, 

moral e política, portanto, ontológica. O homem não nasce livre; traz em si apenas a potência 

da liberdade, que precisa ser cultivada até converter-se em hábito interior. Tal qual a virtude, 

que não se ensina diretamente, carregamos conosco, de modo latente, a parte que aprende e que 

recorda, o que é possível dentro do tempo que nos é dado e conforme o que é possível saber. 

Esse saber não se define pelo que parece ser, mas pelo que é: é preciso ser cego para o mundo 

das aparências, fechar os olhos do corpo e abrir os olhos da alma, buscando aquilo que está para 

além do véu. 

Como ensinou Sócrates, “a vida sem exame não vale a pena ser vivida”; e, ao contrário, 

se não nos interrogamos sobre o que somos, o quão diferentes seremos dos outros animais? A 

endoliberdade é o estado da possibilidade, do equilíbrio interior em que o logos governa sem 

violência, e o homem torna-se, em si mesmo, medida e cosmos. É dessa dinâmica que nasce o 

itinerário simbólico que encerramos neste acróstico, expressão de uma filosofia que une palavra 

e caminho, alma e aprendizado, posto nosso argumento a partir de como pensamos com 

Sócrates e Platão o sentido de ARETÉ157: 

 

 
156 Licurgo, legislador de Lacedemônia, célebre por ter mostrado aos lacedemônios a força da educação. Já 

pontuamos que, em Esparta, a formação do cidadão era considerada mais importante do que as próprias leis. Cf. 

página 131. 
157 O acróstico ARETÉ, elaborado pelo autor, expressa simbolicamente o itinerário formativo da alma, retomando 

os princípios da Paideia socrático-platônica na estrutura ética, moral, política e dialética da excelência. 



175 

 

 (A)centuemos, então, a verticalidade dessa ascensão, deve ser reavaliada. O percurso da 

alma não é linear, mas espiralado, feito de quedas e retomadas, de esquecimento e 

reminiscência. A formação não é apenas cognitiva; é ética e ontológica. O homem, como 

vimos, não nasce livre, mas com a potência da liberdade. Sua endoliberdade é a arte de 

converter as forças internas em possível equilíbrio, discernindo o que deve ser 

alimentado e o que deve ser silenciado. Quando o alimento é incorreto, quando a 

orientação falha, o que floresce não é a virtude, mas o tirano interior, a parte colérica e 

apetitiva que, desmedida, subjuga a razão e transforma o homem em escravo de si 

mesmo. 

 (R)econhecer-se é, portanto, o primeiro passo do processo formativo, o retorno do olhar 

ao interior da caverna que existe na alma de todos nós (a nossa ignorância, as nossas 

crenças, os nossos preconceitos arraigados).  O ato de ver a própria sombra e 

compreender as forças que o habitam. 

 (E)ducar-se é o segundo, o trabalho racional de ordenar o que se descobriu, de nutrir as 

potências superiores da alma e refrear os impulsos que degeneram. Educar-se é, portanto, 

um combate silencioso: libertar o que é justo e controlar o que é desmedido. 

 (T)ranscender é o terceiro, a libertação final, quando o conhecimento e o ser se tornam 

um só movimento em direção ao Bem. Nesse instante, o tirano interior é desfeito, e o 

homem reencontra em si o governante justo, aquele que age não por desejo, mas por 

sabedoria. 

 (É) precisamente essa sequência, reconhecer, educar e transcender, que forma a palavra 

oculta ARETÉ, a excelência. E é também esse o itinerário simbólico da alma em Platão: 

do sensível ao inteligível, da sombra à ideia, da opinião ao conhecimento. Mas, se a 

virtude é o ápice da alma ordenada, a tirania é o seu avesso: o colapso do logos, o ruído 

do caos quando o homem abdica de governar a si mesmo. 

 

Em retrospecto, pensemos a formação como a arte do aprimoramento e da 

transformação, não apenas dos aspectos físicos, mas, sobretudo, dos elementos internos, da 

matéria bruta da alma. É o labor de esculpir os elementos anímicos com o cinzel da razão e 

forjando o que é nobre, justo, belo e bom relativo ao mister da educação excelente. É nessa ação 

paciente que o homem se eleva do existir pelo existir ao ser consciente, descobrindo em si o 

reflexo do divino. Educar-se é, pois, o ato de ordenar o caos interior, dar forma ao informe, 

transformar o peso das paixões em movimento harmônico da matéria prima da mente.  

A Paideia socrático-platônica é a pedagogia da existência que busca, pelo paradigma 

ideal, propiciar a forma pela qual o homem possa ultrapassar a si mesmo. Portanto, a formação 

em areté, em sua acepção mais alta, é o ofício do escultor da alma, no sentido de disciplina e 



176 

 

inspiração, ciência e arte, visão e orientação, razão e eros conjugados no desejo pela busca da 

justa proporção. Assim, a correta educação não se esgota na instrução, mas é um processo de 

autoconstrução contínua, uma ascese em direção ao agathón, o Bem, em que o homem, 

tornando-se senhor de si, encontra sua liberdade na sua própria humanização.  



177 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

ADORNO, Theodor W. Estudos sobre a personalidade autoritária. Tradução por Virginia 

Helena Ferreira da Costa, Francisco López Toledo Corrêa, Carlos Henrique Pisado – São 

Paulo: Editora Unesp, 2019. 

 

ARENDT, Hannah. A crise na educação. In: ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 

Tradução de Mauro W. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 2011. p. 173 – 196. 

 

ARISTÓFANES. As Nuvens. Tradução, introdução e notas de Mário da Gama Kury. In: 

______. O melhor do teatro grego: edição comentada. 6. reimpr. Rio de Janeiro: Clássicos 

Zahar, 2013. 

 

ARISTÓTELES. Política; tradução, introdução e notas Maria Aparecida de Oliveira Silva. – 

São Paulo: Edipro, 2024. 

 

BORNHEIM, Gerd A. Os Filósofos Pré-Socráticos. São Paulo: Cultrix, 1998. 

 

BOLLIS, S. A formação do homem virtuoso no Mênon de Platão. Revista Fragmentos de 

Cultura – Revista Interdisciplinar de Ciências Humanas, Goiânia, Brasil, v. 29, n. 2, p. 218–

231, 2019. Acesso em: 24 jul. 2024. Disponível em: 

https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/7375/0. 

 

BULFINCH, Thomas. O livro da mitologia: A Idade da Fábula. Tradução de Luciano Alves 

Meira. Ilustrações de Getulio Delphim. São Paulo: Martin Claret, 2014. 

 

CHAUI, Marilena. Educação e democracia. In: Em Defesa da Educação Pública, Gratuita e 

Democrática. São Paulo: Editora autêntica, 2018, p. 71 – 94. 

 

CHERNISS, Harold Fredrik. The philosophical economy of the theory of ideas. In: ALLEN, 

R. E. (Ed.). Studies in Plato's metaphysics. Londres: Routledge & Kegan Paul, 1965. 

Originalmente publicado em 1936. 

 

COÊLHO, Ildeu. Moreira.; GUIMARÃES, Ged. EDUCAÇÃO, ESCOLA E FORMAÇÃO. 

Revista Inter-Ação, Goiânia, v. 37, n. 2, p. 323–340, 2012. DOI: 10.5216/ia. v37i2.20728. 

Disponível em: https://revistas.ufg.br/interacao/article/view/20728. Acesso em: 27 jul. 2024. 

 

DINUCCI, A.; JULIEN, A.; DE HIERÁPOLIS, E.; ARRIANO, F.; JOLY, F. D. Epicteto: 

testemunhos e fragmentos. Prometeus Filosofia, v. 1, ed. especial, 2013. Disponível em: 

https://doi.org/10.52052/issn.2176-5960.pro.v1iespecial.802. Acesso em: 22 out. 2024. 

 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. O idiota. Tradução de José Geraldo Vieira. São Paulo: Editora 

Dostoiévski, 2019. 

 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Crime e castigo. Tradução de Paulo Bezerra. 8. ed. São Paulo: 

Editora 34, 2019. 

 

ÉSQUILO. Prometeu acorrentado. Tradução, introdução e notas de Mário da Gama Kury. In: 

______. O melhor do teatro grego: edição comentada. 6. reimpr. Rio de Janeiro: Clássicos 

Zahar, 2013. 

https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/7375/0
https://revistas.ufg.br/interacao/article/view/20728
https://doi.org/10.52052/issn.2176-5960.pro.v1iespecial.802


178 

 

 

FREUD, Sigmund. Psicologia das massas e análise do eu [1921]. Porto Alegre: L&PM, 

2013. Reimpr. 2024. 

 

FREUD, Sigmund; EINSTEIN, Albert. Porquê a guerra? [1932]. Lisboa: Cultura Editora, 

2018. E-book Kindle. ISBN 978-989-8886-04-8. 

 

FREIRE, Izabel Ribeiro. Raízes da psicologia. 15. ed. Petrópolis: Vozes, 2014. 8. reimpr., 

2025. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação. São Paulo: Paz & Terra, 2021. 

 

FROMM, Erich. Medo à Liberdade. Rio de Janeiro: Zahar, 1983. 

 

GAARDER, Jostein. O mundo de Sofia. Tradução de Leonardo Pinto Silva. 1. ed. São Paulo: 

Seguinte, 2012. 

 

GUIMARÃES, Ged; BARCELOS, Simone. Considerações sobre a disciplina de metodologia 

da pesquisa em cursos de pós-graduação em educação. REVELLI – Revista de Educação, 

Linguagem e Literatura, v. 16, 2024. Disponível em: 

https://www.revista.ueg.br/index.php/revelli/article/view/16264. Acesso em: 29 de set. de 

2025. 

 

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: 

Vozes, 2015. 

 

HAWTHORNE, Nathaniel. Mitos gregos I: edição ilustrada: histórias extraordinárias de 

heróis, deuses e monstros para jovens leitores. Ilustrações de Walter Crane. Rio de Janeiro: 

Clássicos Zahar, 2016. 

 

HESÍODO. Teogonia: A origem dos deuses. Estudo e tradução Jaa Torrano. São Paulo: 

Editora Iluminuras, 1995. 

 

HESÍODO. Teogonia: Trabalhos e Dias. Tradução e notas de Sueli de Regino. São Paulo: 

Editora Martin Claret, 2021. 

 

HOMERO. Ilíada. Tradução e prefácio de Frederico Lourenço. São Paulo: Penguin 

Companhia das Letras, 1950. Canto 1, versos 05 – 230. 

 

HOMERO. Odisséia. 5ª ed. Revisão de tradução Marcus Reis Pinheiro. Rio de Janeiro: 

Ediouro Publicações S/A, 2002. Canto 8, versos 260 – 360. 

 

JAEGER, Werner. The theology of the early Greek philosophers: the Gifford Lectures 1936. 

Translated from the German manuscript by Edward S. Robinson. Oxford: Clarendon Press, 

1947. 

 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paideia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. 

Parreira; adaptação do texto para a edição brasileira de Monica Stahel; revisão do texto grego 

de Gilson César Cardoso de Souza. 6. ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013. 

 

https://www.revista.ueg.br/index.php/revelli/article/view/16264?utm_source=chatgpt.com


179 

 

JOSEPH, Irmã Miriam. O Trivium: As Artes Liberais da Lógica, da Gramática e da Retórica 

Entendendo a Natureza e a Função da Linguagem. Tradução e adaptação de Henrique Paul 

Dmyterko. São Paulo: Realizações Editora, 2014. 

 

JUNG, Carl Gustav. O essencial da psicologia / Carl Gustav Jung. São Paulo: Hunter Books, 

2016. 

 

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. 6. ed. Tradução de Maria Lúcia Pinho. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, [s.d.]. Disponível em: https://clinicapsique.com/wp-

content/textos/C.%20G.%20Jung%20-

%20O%20Homem%20e%20seus%20Si%CC%81mbolos.pdf. Acesso em: 21 mai. 2025. 

 

KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: O que é esclarecimento? In: Immanuel Kant Textos 

seletos. Tradução de Raimundo Vier e Floriano de Sousa Fernandes; introdução de Emmanuel 

Carneiro Leão. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 1985. 

 

KUMAR, Pradeep; RAJ, Manju; SINGH, Priya; KUMAR, Amit. Caste and Social Inequality 

in India: Psychological, Sociological, and Neuroscientific Perspectives. Frontiers in 

Psychology, v. 14, n. 1210577, 2023. Disponível em: 

https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10764522/pdf/fpsyg-14-1210577.pdf. Acesso em: 

6 out. 2025. 

 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Novos ensaios sobre o entendimento humano. Tradução de 

Luiz João Baraúna. São Paulo: Abril Cultural, 1999. 

 

MOLIÈRE. O avarento. Tradução de Dorothée de Bruchard. Porto Alegre: L&PM, 2016. 

Reimpr. 2017. 

 

NEWELL, Waller R. Tiranos: uma História de Poder, Injustiça e Terror. Tradução de Mário 

Molina. São Paulo: Cultrix, 2019. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. Tradução 

de Saulo Krieger. São Paulo: Edipro, 2019. 

 

OVÍDIO. As Metamorfoses. [S.l.]: Lebooks Editora, 2020. E‑book Kindle, ASIN 

B08HSNZ7NT. Disponível na Amazon Kindle. Acesso em: 22 jun. 2025. 

 

PASSERON, Jean-Claude. O raciocínio sociológico. 1. ed. Petrópolis: Vozes, 1996. 

 

PLATÃO. A República; tradução, textos adicionais e notas Edson Bini – 3. Ed. – São Paulo: 

Edipro, 2022. 

 

PLATÃO. Apologia de Sócrates. In: As Grandes Obras de Platão. Tradução de Carlos Alberto 

Nunes, Maria Lacerda de Souza, A. M. Santos. Editora Mimética, 2019. 

 

PLATÃO. Carta VII; edição bilíngue; Tradução do grego e notas de José Trindade Santos e 

Juvino Maia Jr. Rio de Janeiro: Ed. PUC; São Paulo: Loyola, 2008. 

 

PLATÃO. Crátilo; edição bilíngue; Tradução e Celso de Oliveira Vieira. São Paulo: Paulus, 

2014. 

https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10764522/pdf/fpsyg-14-1210577.pdf


180 

 

PLATÃO. Crítias. In: ______. Diálogos V. Tradução e notas de Edson Bini. São Paulo: 

Edipro, 2010. 

 

PLATÃO. Diálogos Suspeitos e Apócrifos. Tradução e notas de Edson Bini. São Paulo: 

Edipro, 2022. 

 

PLATÃO. Fédon. In: As Grandes Obras de Platão. Tradução de Carlos Alberto Nunes, Maria 

Lacerda de Souza, A. M. Santos. Editora Mimética, 2019. 

 

PLATÃO. Fedro; edição bilíngue; tradução e apresentação de José Cavalcante de Souza; 

posfácio e notas de José Trindade Santos – São Paulo: Editora 34, 2016. 

 

PLATÃO. Filebo. Tradução de Fernando Muniz. Edição coordenada por Maura Iglésias. São 

Paulo: Edições Loyola, 2012. 

 

PLATÃO. Górgias. In: Platão Diálogos II. Tradução de Edson Bini. Editora Edipro. 2ª. ed. 

São Paulo: Edipro, 2023. 

 

PLATÃO. Mênon. Tradução de Maura Iglésias. Rio de Janeiro; Editora PUC Rio, 2001. 

 

PLATÃO. O banquete. Edição bilíngue. Tradução, posfácio e notas de José Cavalcante de 

Sousa. 1. ed. 26. reimpr. São Paulo: Editora 34, 2021. 

 

PLATÃO. O Sofista. In: As Grandes Obras de Platão. Tradução de Carlos Alberto Nunes, 

Maria Lacerda de Souza, A. M. Santos. Editora Mimética, 2019. 

 

PLATÃO. Parmênides (ou Das Formas). In: Diálogos IV. Tradução de Edson Bini. 2ª. ed. 

São Paulo: Edipro, 2015. 

 

PLATÃO. Theaetetus. Texto revisado e notas em inglês por Lewis Campbell. Oxford: At the 

University Press, 1861. Disponível em: 

https://archive.org/details/bub_gb_7JqCOQsPS_8C/page/n5/mode/2up. Acesso em: 12 ago. 

2024. 

 

PLATÃO. Teeteto; edição bilíngue; Tradução, apresentação e notas de Maura Iglésias e 

Fernando Rodrigues. São Paulo: Edições Loyola, 2020. 

 

PLATÃO. Timeu. In: Diálogos V. Tradução de Edson Bini. São Paulo: Edipro, 2010. 

 

PLATÃO. O mito de Prometeu segundo Protágoras [320 a 324d – parágrafos XI, XII e XIII]. 

Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Editora da UFPA, 2002. 

 

PÍNDARO. Epinícios e fragmentos. Tradução de Roosevelt Rocha, Editora Kotter Editorial; 

1ª edição, 2018. 

 

RAMOS, Polyana de Almeida. Gorie ot uma, de Aleksandr Griboiédov: Tradução e 

Aproximações. 2010. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010. 

 

REALE, Giovanni. Convite a Platão. Tradução Mauricio Pagotto Marsola. São Paulo. 

Edições Loyola, 2022. 

https://archive.org/details/bub_gb_7JqCOQsPS_8C/page/n5/mode/2up


181 

 

 

ROTTERDAM, Erasmo de. Elogio da loucura. Tradução de Paulo M. de Oliveira. 2. ed. São 

Paulo: Edipro, 2023. 

 

RUCK, Carl A. P. Ancient Greek. 2. ed. Cambridge: The MIT Press, 1979. 

 

RUSSELL, Bertrand. História do Pensamento Ocidental: a aventura dos pré-socráticos a 

Wittgenstein. Tradução de Laura Alves e Aurélio Rebello. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001. 

 

SÊNECA. Sobre a brevidade da vida/ De brevidade vitae; tradução, introdução e notas de 

Artur Costrino. Edição bilíngue português/latim. São Paulo: Edipro, 2020. 

 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. 15. ed. Tradução 

de Paulo Perdigão. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 

 

SHAKESPEARE, William. Conto de Inverno. 1. ed. São Paulo: L&PM, 2009. E-book. 

 

SHAKESPEARE, William. Hamlet. Tradução de Lawrence Flores Pereira. 1. ed. São Paulo: 

Penguin-Companhia, 2015. 

 

SNYDER, Timothy. Sobre a tirania: vinte lições do século XX para o presente. Tradução de 

Donaldson M. Garschagen. eBook Kindle. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

 

SAMÓSATA, Luciano de. Histórias verdadeiras. Tradução do grego antigo, prefácio e notas 

de Théo de Borba Moosburger. 1. ed. Curitiba: Kotter Editorial, 2024. 

 

TUCÍDIDES. História da Guerra do Peloponeso. Tradução de Mário da Gama Kury. 4. ed. 

Brasília: Editora da Universidade de Brasília, Instituto de Pesquisa de Relações 

Internacionais, 2001. 

 

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Ísis Borges B. da 

Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2002. 

 

XENOFONTE. Ditos e feitos memoráveis de Sócrates. Tradução, textos complementares e 

notas de Edson Bini. 2. ed. São Paulo: Edipro, 2024. 


